
Georg-Forster-Studien XXII

Georg Forsters Ansichten vom Niederrhein 

Herausgegeben im Auftrag der Georg-Forster-Gesellschaft

X
X

I
I
 
–

 
G

e
o

r
g

 
F

o
r

s
t

e
r

s
 
A

n
s
i
c

h
t
e
n

 
v
o

m
 
N

i
e
d

e
r
r
h

e
i
n

In den Georg-Forster-Studien XXII werden die Ergebnisse 

der Jahrestagung 2017 vorgestellt, die sich aus europäischer 

und politischer Perspektive mit Forsters zweitem großen 

Reisebericht, den Ansichten vom Niederrhein, beschäftigt hat.

9 783737 606400

ISBN 978-3-7376-0640-0



 

 

Georg-Forster-Studien XXII 



Georg-Forster-Studien 

 

Herausgegeben im Auftrag 

der Georg-Forster-Gesellschaft 

 

von Stefan Greif und Michael Ewert 

unter Mitarbeit von Katharina Zindel 

 

Band 22 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ISSN 1439-9105 



Georg Forsters 

Ansichten vom Niederrhein 
 

 

Herausgegeben von Stefan Greif und Michael Ewert 

unter Mitarbeit von Katharina Zindel 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

kassel
university

press  



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 

Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im  

Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar. 

 

 

Georg-Forster-Studien / hrsg. im Auftr. der Georg-Forster-Gesellschaft 

von Stefan Greif und Michael Ewert. – Umschlaggestaltung von Anna-Carina 

Meywirth. – Kassel: kassel university press. 

 

 

 

 
Bd. 22. – (2018) 

ISSN 1439-9105 

ISBN 978-3-7376-0640-0 (print) 

ISBN 978-3-7376-0641-7 (e-book) 

DOI: http://dx.medra.org/10.19211/KUP9783737606417 

URN: http://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:0002-406411 

 

 

 

 

 

 

 

 

© 2018 

 

kassel university press 

 

 

Diagonale 10, 34127 Kassel 

Druck: docupoint GmbH, Barleben 



Inhalt 

Stefan Greif 
Vorwort  .................................................................................................................... VII 

Rotraut Fischer 
Der Ätna am Gestade des Rheins – „Ansicht“, „Totaleindruck“, 
„Weltgemälde“ bei Georg Forster und Alexander von Humboldt  ................. 1 

Felix Knode  
Forster und Jacobi. Eine (Brief-)Freundschaft der Freiheit  .......................... 21 

Axel Rüdiger 
Der Republikanismus in Georg Forsters Ansichten vom Niederrhein  .......... 47 

Heiko Schnickmann 
„Die […] Kunst besteht darin, daß der Regent […] sein Volk mit […] 
Regentenkünsten verschone“ 
Wirtschaftspolitik und Mentalität im Bergischen Land des späten 
18. Jahrhunderts  ...................................................................................................... 71 

Heiko Ullrich 
Die Postkutsche als intertextueller Kommunikationsraum. 
Romanhafte Strukturen im literarischen Reisebericht  .................................. 87 

Frank Vorpahl  
Das Wörlitzer Georg-Forster-Jahr 2018/2019 und die erste 
gesamtdeutsche Georg-Forster-Dauerausstellung in der UNESCO-
Welterbestätte Wörlitz  ......................................................................................... 113 

Neue Literatur zu Georg Forster  ..........................................................................  131 

Mitarbeiter/innen der Georg-Forster-Studien XXII  ........................................... 135 

Siglenverzeichnis  ....................................................................................................  139 



 



Stefan Greif 

 

Vorwort 

 

 
Georg Forsters Ansichten vom Niederrhein sind kein unterhaltsamer Reise-
bericht, der exotische Impressionen mit Abenteuern in unbekannten 
Weltregionen verquickt. Vielmehr erkundet Forster die unmittelbaren 
Folgen der Französischen Revolution an deren ‚Randzonen‘ und im alltäg-
lichen Leben einer noch weitgehend provinziellen, also politisch nur an-
satzweise aufgeklärten Bevölkerung. In den Mittelpunkt rückt dabei die 
Vision eines politisch geeinten Europas, gleichzeitig lotet Forster im per-
sönlichen Kontakt mit unterschiedlichsten Bevölkerungskreisen die Vo-
raussetzungen praktischer Freiheit und republikanischer Politik aus. Von 
solchen Vorüberlegungen ausgehend hatte die Georg-Forster-Gesellschaft 
ihre Jahrestagung 2017 ganz dem Studium des zweiten großen Reisebe-
richts gewidmet und Beiträge erbeten, die die Auseinandersetzung mit 
dem Ende des Ancien Regimes ebenso in den Fokus rücken wie das Er-
zählen zwischen Fakt und Fiktion. Die Ergebnisse dieses Workshops wer-
den mit den Georg-Forster-Studien XXII vorgelegt. 



 

 



 

 

Rotraut Fischer 

 

Der Ätna am Gestade des Rheins – „Ansicht“, 
„Totaleindruck“, „Weltgemälde“ bei Georg 
Forster und Alexander von Humboldt  

 
 

In einer Reiseerzählung sind die Bilder nicht allein bewegt durch die er-
zählerisch simulierte Reisebewegung; auch in den Bildern selbst gibt es 
Bewegung. Sie dehnen sich nicht nur in die Zeit der Reflexion, sondern 
auch in neue, aus der Phantasie des Reisenden geschöpfte Bilder, die je-
doch nicht willkürlich gewählt und komponiert, sondern ‚denkbar‘ sind – 
denkbar aufgrund eines äußeren, durch die Wahrnehmung gegebenen 
Anreizes; durch einen Kontext aus Logik und Gesetzmäßigkeiten des 
Gegenstandes und seiner historischen bzw. gesellschaftlich-politischen 
Bezüge oder einfach in assoziativem Zusammenhang mit Gesehenem, 
Gedachtem, Erinnertem. Auch diese ‚Bilder‘ sind bei Forster eng ver-
knüpft mit Standpunkt und Perspektive des reisenden Subjekts. Dieses 
erscheint in zeitgenössischem klassischem Kontext, z.B. bei Goethe, als 
„Persönlichkeit“,1 die durch Kunsterfahrung befähigt werden kann, eine 
„Ansicht“ zu komponieren, d.h. das „Mannigfaltige“ zu erkennen, auszu-
wählen, zu ordnen, durch Reflexion und Bilder aus der eigenen Phantasie 
zu ergänzen und so zu einem „Ganzen“, zu ‚Gedankenbildern‘ zu machen. 
Kunsterfahrung dient dabei jedoch nicht nur der Er-Bauung der „Persön-
lichkeit“, sondern liefert auch Vor-Bilder für die Gestaltung von „Ansich-
ten“. Dabei war die „klassische“, am „plastischen Ideal“2 orientierte Kunst-
auffassung maßgebend.3 Am Beispiel der Laokoon-Diskussion lässt sich 

                                                 
1  Goethe: Winckelmann, 1981, Bd. 12, 100. 
2  Siehe auch Rupprecht 1963, 195-229. 
3  Dies gilt für Forsters Komposition der „Ansichten“ von Landschaften und Städten, auch 

wenn bei seinen Kunstbetrachtungen bereits die romantische Kunstauffassung mit ih-
rer symbolischen, „hinweisenden“ Formauffassung hervortritt. Dazu: Fischer, GFS VI, 
25-49. 



2   Rotraut Fischer 

 

nachvollziehen, wie einige der an der Debatte Beteiligten zwar am Statua-
rischen der Bildwerke festhalten, dieses aber zugleich ins Imaginär-
Stationäre hin aufzulösen suchen durch Beweglichkeit.4 Während Forster 
in seiner Reisebeschreibung den Standpunkt mitreflektiert und die Struk-
tur seiner Fiktion offenlegt, „verhüllt“5 Alexander von Humboldt die Posi-
tion des Betrachters wieder und schafft vom Subjekt losgelöste „Ansich-
ten“ und „Weltgemälde“ von hohem ästhetischem Täuschungswert. 
 
I Der Ätna am Rhein 
 
Auf seiner Reise an den Niederrhein unternimmt Forster in Andernach 
gegen Abend noch einen „mineralogischen Gang“ (AA IX, 13). Angesichts 
der Bimssteine malt er ein Szenario von „feuerwerfenden Schlünde[n]“, 
dampfenden und glühenden Vulkanen, aus denen Steine und Asche durch 
die Luft geschleudert werden, schließlich von „geschmolzene[n] Lava-
ströme[n]“, die sich im alles bedeckenden Meer plötzlich abkühlen und zu 
Klüften und Säulen erstarren – einer gleichsam kreißenden Natur also, 
wo sich die Berge in „gewaltsamen Krämpfen“ winden. Doch dann setzt 
Forster diesem dramatischen Geschehen ein jähes Ende. „Ist das nicht 
prächtig - geträumt?“, fragt er seine Leser. Dennoch kehrt er zunächst 
nicht auf den „ruhigen Weg(e) des Beobachtens“ zurück (ebd.), sondern 
fährt fort:  

Es kommt ja nur auf uns an, ob wir den Hekla und Ätna, den Vesuv und 
den Tschimborasso an dem Gestade unseres vaterländischen Rheins erbli-
cken wollen. Wenn die Erscheinungen, die das hiesige Gebirge uns zeigt, 
Vergleichungen dieser Art begünstigen, wer dürfte uns verbieten, unserer 
Einbildungskraft die Ergänzung einer Lücke in den Annalen der Erdum-
wandlung aufzutragen? (Ebd.) 

Aus diesem Gedankengang ergeben sich zwei Anhaltspunkte, die der 
scheinbaren Willkür des sonst so auf ‚Wahrheit‘ bedachten Forster eine 
neue Struktur verleihen. Denn offenbar meint „erblicken“ nicht allein die 
visuelle Begegnung eines Reisenden mit vorgegebenen ‚objektiven‘ Tatsa-

                                                 
4  In der Debatte meldeten sich nach Winckelmann (1755/56) u.a. Lessing (1766), Aloys 

Hirt (1797) und Goethe (1798) zu Wort. Siehe auch: Mülder-Bach 2000, 465-479. 
5  Humboldt 1870, Bd. 1, 13f. 



Der Ätna am Gestade des Rheins – „Ansicht“, „Totaleindruck“, „Weltgemälde“    3 

 

chen; der Reisende hat vielmehr Einfluss auf das, was er sieht, er kann 
Bilder seiner Phantasie mit Wahrnehmungseindrücken verbinden und in 
den erstarrten Felsgebilden das dramatische erdgeschichtliche Geschehen 
ihrer Entstehung „erblicken“.6 Doch wird der „Einbildungskraft“ zugleich 
ein konkreter Ort zugewiesen: Die „Erscheinungen“ müssen ihre Hervor-
bringungen „begünstigen“, diese müssen durch „Vergleichung“ sich an die 
„Erscheinungen“ anlehnen, eine „Lücke“ füllen, was bedeutet, dass sie sich 
auf einen Zustand davor und danach beziehen. Ein Moment subjektiver 
Gestaltungsfreiheit liegt jedoch in der modalen Ergänzung des Erblickens, 
das so dem Reisenden anheimstellt, welche Bilder er aus der durchreisten 
Gegend oder seiner Phantasie „erblicken“ will. 
Folgen wir dem Text weiter, so erscheint hier als Auslöser des dramati-
schen Phantasiestücks der Anblick der Bimssteine, „dieser unbezweifelten 
Erzeugnisse des Feuers am friedlichen Rheinufer“ (AA IX, 13). Zwar un-
terschiebt Forster die dann folgende Schilderung den „Freunde[n] der 
Feuertheorie“ (ebd.), doch macht er sie sich zugleich zu eigen, indem er sie 
durch die Anrufung der Einbildungskraft adelt, die sie hervorgebracht 
und die die Lücke zu schließen vermöge in der noch nicht zusammenhän-
genden Erzählung der Erdgeschichte. Wissenschaftliches Denken schließt 
also den Gebrauch der Einbildungskraft nicht aus, die auch Hypothesen 
zu bebildern vermag. Ihr Gang wird zwar angeregt und geleitet durch die 
Anschauung konkreter Erscheinungen, doch „träumt“ (ebd.) sie sich über 
Zeit und Raum hinaus und wird zur Produktivkraft für das Hervorbrin-
gen von Bildern des Möglichen und Denkbaren. „Geträumt“ wird nicht belie-
biges Bildmaterial, geträumt werden vielmehr Bilder, welche die Erschei-
nungen bestimmenden allgemeinen Gesetze in sich aufgenommen haben.  
Die Einbildungskraft reichert sich an aus dem Fundus, mit dem der Den-
kende und Phantasierende ausgestattet ist: sie hat ihre Quelle also auch in 
dessen Vor-Wissen. Zeit und Ort können dabei einander neu zugeordnet 
werden. Der ‚Gegenstand‘ ist so nicht als Objekt vom Betrachter getrennt 

                                                 
6  Forster und sein Reisebegleiter Alexander von Humboldt waren zu dieser Zeit noch 

eher Anhänger des Neptunismus. Der erklärte die Entstehung der Gebirge aus der Se-
dimentierung von Gesteinslösungen unter Einwirkung von Wasser (Abraham Gottlob 
Werner, 1726-1817, Lehrer Alexander von Humboldts), während der Plutonismus eine 
vulkanische Entstehung der Gebirge annahm (James Hutton, 1726-1797). Forster be-
tont jedoch, dass man über „jene Erscheinungen […] noch nicht einig“ sei (AA IX, 13). 
Auf diese Debatte wird hier nicht näher eingegangen.  



4   Rotraut Fischer 

 

und ihm gänzlich äußerlich, sondern wird als solcher von diesem erst 
erzeugt und bleibt an ihn, seine Perspektive und seinen Vorrat an Bildern 
und Ideen gebunden. Die Gegend um Andernach mit ihren Bimssteinla-
gern und Gesteinsformationen regt an, daraus ein erdgeschichtliches Tab-
leau zu entwerfen, das zwar unter wissenschaftlicher Perspektive unscharf 
bleiben muss, jedoch ein ‚denkbares‘ Bild entwirft von den erdgeschichtli-
chen Tatsachen.  
Den Ätna und das Gestade des Rheins verbinden die Ähnlichkeit der Er-
scheinungen vulkanischer Bildungen sowie die zugrundeliegenden und 
dem Reisenden bekannten Gesetzmäßigkeiten bzw. Hypothesen, aber 
auch „die Lücke in den Annalen der Erdumwandlung“ (AA IX, 13), die die 
Phantasie beflügelt und zu dramatischen Bildern anregt. Verbunden wird 
aber all dies durch die starke Position eines Subjekts, das die Erscheinun-
gen, Phantasiebilder und Gedankenströme in sich „concentrir[t]“ (AA IX, 
99) und „ordnet“ (AA IX, 53).  
 
II Anschaulichkeit als Konstrukt 
 
Goethe gab der sich etablierenden Perspektivität der Ordnung des Wahr-
nehmens eine besondere Wendung, sah er doch die Gefahr, dass der Zeit-
genosse den Anforderungen einer solchen subjektiven Zentrierung des 
„Mannigfaltigen“7 nicht gewachsen sein könnte und dass er „der einzelnen 
Ausarbeitung des mannigfaltigen Wißbaren sich zu zerstreuen, in unzu-
sammenhängenden Kenntnissen sich zu verlieren in Gefahr kömmt, ohne, 
wie es den Alten glückte, das Unzulängliche durch das Vollständige seiner 
Persönlichkeit zu vergüten“.8 Einen Ausweg sieht Goethe in der klassi-
schen Kunst; sie befördere diese „Vollständigkeit“ der Persönlichkeit, 
indem wir „uns“, durch ihre Betrachtung und Hingabe an sie, „erhöht und 
verbessert“ zurückerhielten.9 
In einer Zeit der Ausweitung der Kenntnisse, so legen Goethes Ausfüh-
rungen nahe, ist bei allem „Unzulänglichen“ die einzige Möglichkeit, Ein-
heit und Zusammenhang herzustellen, die „Persönlichkeit“ des in immer 

                                                 
7  Humboldt 1870, Bd. 1, 14. 
8  Goethe: Winckelmann 1981, Bd. 12, 100. 
9  Goethe: Einleitung in die Propyläen, 1981, Bd. 12, 48. Vgl. zur Rolle des „Ich“ bei Kant 

und Forster auch Garber 2000, 8. 



Der Ätna am Gestade des Rheins – „Ansicht“, „Totaleindruck“, „Weltgemälde“    5 

 

weitere Gebiete außerhalb seiner selbst ausgreifenden Menschen. In die-
ser Zentrierung des Individuums findet sich das historische Schicksal des 
Ordnungssystems wieder, in das der Mensch eingeschlossen war und das 
ihn schützte und beengte. Kohärenz des ‚Weltbildes‘ ist nun nicht mehr als 
Ordnungsvorstellung gegeben, sondern muss von jedem einzelnen Men-
schen und von seinem ‚Standpunkt‘ aus hervorgebracht werden. 
Der zweite Hinweis Goethes betrifft die Kunst. Offenbar ist sie ein Medi-
um der ‚ganzen Erfahrung‘, d.h. sie ertüchtigt die Individuen, die „unzu-
sammenhängenden Kenntnisse[n]“, in sich, zu einem Ganzen zu bilden. 
Der ‚Gegenstand‘ aber, der durch diese Gedankenoperationen denkender 
Betrachtung entsteht, ist ein zusammengesetzter. Und er ist nur künstlich, 
als ‚Kunst‘ darstellbar. 
Dadurch aber wird der Denkende in den Bereich des Objekts hineingezo-
gen,10 denn er entwirft es aus seiner Perspektive und aus seinem Vorrat an 
Erinnerungen, die sein Vorwissen enthalten. Er ‚sieht‘ in den Bergen des 
Rheins Ätna und „Tschimborasso“ – weil er beide gesehen oder davon 
gelesen und gehört hat. 
Zu einem historischen Zeitpunkt, an dem sich zwei Prozesse überschnei-
den: der Verlust direkter Anschaulichkeit der ‚ganzen Wahrheit‘ eines 
Gegenstandes und die Zunahme an Wissen, das nötig ist, um „sich eine 
lebhafte bildliche Vorstellung eines nie erblickten Gegenstandes“ machen 
zu können (AA IX, 38), kommt einer Wirklichkeit, die quasi medial künst-
lich-künstlerisch in Bildern erfahrbar gemacht wird, besondere Bedeu-
tung zu. Die Reiseerzählung Forsters besteht deshalb aus einer Aneinan-
derreihung von ‚bewegten Bildern‘, bewegt durch die Handlung, die eine 
Reisebewegung nachahmt, bewegt aber auch durch eine Dynamisierung in 
den Bildern, durch Reflexion und Einbildungskraft. Der Reflexion kommt 
es dabei zu, das Bild, die Ansicht um die Zeit, auch die historische, zu er-
weitern, die nötig ist, um die Bedeutungen eines Gegenstandes, seine Be-
ziehung zu anderen Gegenständen und seine Bedeutung für uns ‚sehen‘ zu 
können. Nur in einem solchen Bild sind Bedeutung und ihre sinnliche 

                                                 
10  Siehe auch: Garber 2003, 223. Ob man so weit gehen kann, in diesem bei Forster be-

sonders transparenten und zugleich engen Zusammenhang von betrachtendem Subjekt 
und seinem Objekt Elemente bzw. Präfigurationen der wenig später formulierten Wis-
senschaftslehre Fichtes (Selbstsetzung des Ich, Untrennbarkeit von Ich und Nicht-Ich) zu 
sehen, wäre Gegenstand einer eigenen Untersuchung. 



6   Rotraut Fischer 

 

Repräsentation in fester Verbindung einander zuzuordnen. Dabei ist die 
Natur zur Zeit Forsters nicht einfach ‚natürliche‘ Umgebung des Men-
schen oder dämonisierte Übermacht, sondern sie steht ihm gegenüber, er 
macht sie in noch ganz anderer Weise als durch die bloße Anreicherung 
mit Bildern und Begriffen zum Gegenstand, und zwar zunehmend expe-
rimentell manipuliert und als Ausschnitt in einem Rahmen oder unter 
dem Mikroskop betrachtet, um sie dann wieder künstlich zu einer Ansicht 
zusammenzusetzen. Die Einbildungskraft andererseits kann in diesem 
Prozess die Lücke füllen, wo die ‚Erzählung‘ nicht kohärent oder eine Hy-
pothese durchzuspielen ist, und einen momentanen Zustand bzw. Anblick 
um die Zeit erweitern, in der andere Bildvorstellungen mittels der Einbil-
dungskraft erzeugt und vor dem inneren Auge des Lesers ausgebreitet 
werden. 
Dabei haben Bilder in der Reiseerzählung nicht mehr die ihnen in der 
rhetorischen Tradition zukommende Funktion des persuadere,11 sind also 
nicht mehr die Rede bloß begleitend und ihre Ziele anpreisend. Sie stehen 
vielmehr in der Tradition einer durch den Anspruch der Naturnachah-
mung von der Rhetorik emanzipierten Poetik. Damit gewinnen die ‚Bil-
der‘ selbst Erkenntnisfunktion, nicht mehr als illustrierendes Beiwerk, 
sondern als Bestandteil und Ausdruck erkennender Erfahrung. Gerade 
dieser Funktion können sie jedoch zunehmend nur noch gerecht werden, 
wenn sie die erweiternde und verdeutlichende Reflexion in sich aufneh-
men - oder Bildvariationen, die wiederum eine andere Position in der Zeit 
bzw. eine andere zeitliche Situation oder ein alternatives Szenario ent-
werfen. Das in sich geschlossene, für sich stehende und sich selbst restlos 
verkörpernde plastisch gedachte Bild taugt dagegen nicht mehr als Dar-
stellungsprinzip. Dennoch bedeutet Erfahrung weiterhin Anschaulichkeit. 
Diese Anschaulichkeit kann jedoch als ‚bloße‘ keine Bedeutung mehr 
vermitteln. Sie kann nur gerettet werden in ‚Gedankenbilder[n]‘, also sol-

                                                 
11  Hier könnte man einwenden, dass einer der Bestandteile des persuadere neben dem 

delectare und dem movere auch das docere (Quintilian; bei Horaz: prodesse und move-
re) ist. Es ist der intellektuelle Weg, bes. in der narratio und der argumentatio einge-
schlagen. Vgl. Lausberg 1960, 140-143. Es bleibt aber in diesem Rahmen dennoch Bei-
werk. Erst „durch die Verpflichtung auf den Grundsatz der Naturnachahmung erwirbt 
sich die Dichtung eine selbständige Funktion gegenüber der Rhetorik.“ (Preisendanz 
1972, 538). Imitatio wurde nach 1700 mit den Begriffen repraesentatio und descriptio 
verbunden. 



Der Ätna am Gestade des Rheins – „Ansicht“, „Totaleindruck“, „Weltgemälde“    7 

 

chen Bildern, die die Reflexion und die Vorstellungen der Phantasie in 
sich aufgenommen haben. Sie verbinden sowohl Denken in Bildern mit 
dem in Begriffen als auch die Gegenstände untereinander und, durch die 
Perspektive, mit dem Betrachter. Sie durchdringen die Oberfläche der 
Sehbilder, machen sie transparent und lassen die Begriffe im Idealfall 
‚sehbar‘ werden. Anschaulichkeit ist unter diesen Bedingungen nicht ge-
geben, sondern nur konstruierbar. Nachahmung der Natur bedeutet die 
Konstruktion einer noch anschaulich erfahrbaren Natur. Zu den Strategien, 
die nötig sind, um aus dem Chaos Bilder entstehen und an der sichtbaren 
Oberfläche Wesentliches ‚sehen‘ zu lassen, kommen solche, die in Bildern 
das Statuarische aufzulösen vermögen in Augenblicke ‚davor‘ und ‚danach‘ 
oder in eine fiktive andere Zeit, in einen anderen Zustand. 
 
III „Weltgemälde“ als Wissenschaft und Kunst 
 
Schon die klassische Laokoon-Debatte bereitete diese Auflösung des Statu-
arischen ins Stationäre vor. In ihrem Kontext hebt Goethe die Beweglich-
keit des Eindrucks hervor, der von einem Bildwerk ausgehen sollte: 

Wenn ein Werk der bildenden Kunst sich wirklich vor dem Auge bewegen 
soll, so muss ein vorübergehender Moment gewählt sein; kurz vorher darf 
kein Teil des Ganzen sich in dieser Lage befunden haben, kurz hernach 
muß jeder Teil genötigt sein, diese Lage zu verlassen.12 

Nur der „vorübergehende Moment“ bindet die Einbildungskraft nicht 
dauerhaft, sondern gibt sie frei für das Spiel der Phantasie, das Über-
schreiten zeitlicher Schranken und die Schaffung neuer ‚Bilder‘. 
Lessing erklärt: „Wenn Laokoon also seufzet, so kann ihn die Einbil-
dungskraft schreyen hören […].“ Und obwohl er dadurch in einen „uninte-
ressantern Zustand“ gerät, ist auch ein Laokoon, der schreit, durch die 
Phantasie noch in andere Ausdrucksvarianten aufzulösen: „Sie hört ihn 
erst ächzen oder sieht ihn schon todt.“13 
Schon die „klassische“ Auffassung war also bemüht, den freien Gang der 
Einbildungskraft durch die Wahl des rechten, d.h. eines hinsichtlich zwei-
er möglicher Extreme mittleren Augenblicks zu ermöglichen. Der frucht-

                                                 
12  Goethe: Über Laokoon, 1981, Bd. 12, 59f.  
13  Lessing: Laokoon, 1968, 19f.  



8   Rotraut Fischer 

 

barste Augenblick für die Darstellung sei derjenige, welcher der Einbil-
dungskraft „freies Spiel“ lasse und der Phantasie nicht die Flügel binde.14 
Nicht nur die rasche Aufeinanderfolge der Bilder, das von Forster so ge-
nannte „rapide tableau“ (AA VIII, 431),15 dynamisiert also die Ansicht; es 
ist auch die Bewegung in den Bildern, die einen Wechsel des Eindrucks 
und damit Bewegung hervorruft. Sie ist Voraussetzung des Entwurfs von 
„Weltgemälden“. 
Denn wissenschaftsgeschichtlich zunehmend bedeutender wird eine Ge-
genstandskonstitution, die nicht durch die „denkende Betrachtung“16 der 
Natur bestimmt ist; leitend für das Erkenntnisinteresse an der Natur wird 
vielmehr in der Wissenschaft das Manipulationsinteresse. Der dement-
sprechende wissenschaftliche Blick zeichnet sich dadurch aus, dass er 
nicht in erster Linie anschauliche bedeutsame Bilder sehen will, sondern 
mit „bewaffnetem Auge“17 bestimmte einzelne Eigenschaften und Merk-
male eines Gegenstandes, die diesem Interesse entsprechen. Der sich her-
ausbildende naturwissenschaftliche Zugriff auf die Gegenstände geht 
noch weiter und zerschlägt, nachdem er sie aus ihrem Zusammenhang 
isoliert hat, deren äußere Gestalt und will das so Isolierte genau beobach-
ten und erfassen. Forsters Betrachtungsweise in den Ansichten belässt den 
Gegenstand unversehrt und versucht im Gegenteil seine Beziehungen zu 
anderen Gegenständen und zum Betrachter auszumachen und ihn damit 
anzureichern. Sie geht davon aus, dass das Innere am Äußeren erkennbar 
bzw. aus diesem reflexiv erschließbar ist. Die Darstellung des Gegenstan-
des aber stellt diesen in ein Kontinuum, ein Narrativ, das einzelne, mit 
Wissen und Erinnerungsbildern angereicherte Eindrücke, die aber so ‚in 
der Natur‘ nicht vorkommen, zusammensetzt zu einem Ganzen; sie 
nimmt dabei die Täuschung zu Hilfe, um einen größeren Bedeutungszu-
sammenhang anschaulich zu machen. 
Beide Strategien erzeugen manipulativ Anschauungselemente: erstere 
durch die ausgrenzende Wirklichkeit des Experiments und die Manipula-
tion des Gegenstandes, letztere durch Stillstellen des Gegenstandes, durch 
Standortwahl des Betrachters und seine Konstruktion des Ausschnitts, die 

                                                 
14  Ebd., 139. 
15  Dazu: Fischer, GFS XI/2, 461-479. 
16  Humboldt 1870, Bd. 1, S. 19, 52. 
17  Humboldt 1849, Bd. 2, 4. 



Der Ätna am Gestade des Rheins – „Ansicht“, „Totaleindruck“, „Weltgemälde“    9 

 

das Äußere scheinbar unversehrt lässt. Das am Paradigma der Naturwis-
senschaft orientierte Sehen lief auf eine Zerstörung der Anschauung des 
„Ganzen“ hinaus, indem es immer kleinere Ausschnitte genauer ins Auge 
fasste. 
Sowohl Forster als auch Alexander von Humboldt, der Forster stets als 
seinen Lehrer und Förderer sah, entwickelten Darstellungsverfahren, um 
aus den Einzelheiten der „zerstückelt“18 aufgefassten Gegenstände wieder 
ein Bild zu konstruieren, das, um die Kenntnis dieser Einzelheiten und 
ihrer Gesetzmäßigkeiten, aber auch die Hervorbringungen der Phantasie 
bereichert, wieder einen „umfassenden“19 Eindruck vermitteln kann. 
Alexander von Humboldt, der im Vergleich zu Forster den Konstrukti-
vismus der Ansicht radikalisiert, zugleich aber dadurch in Hinsicht auf die 
Offenlegung der Perspektivität einer Ansicht hinter seinen Lehrer zurück-
fällt, konstruiert „Weltgemälde“, in denen in genauer Beobachtung ge-
wonnene Kenntnisse der Anschauung eingefügt werden, unter Auslassung 
allzu genauer Details, aber auch der Wege zur Gewinnung dieser ‚Einzel-
heiten‘, die das Gesamtbild stören könnten.  

[…] die Sumpfwasser verbergen zahllose Gewürme von wunderbarer Ge-
stalt. Unserem Auge fast unerkennbar sind die Cyclidien, die Euglenen 
und das Heer der Naiden: theilbar durch Aeste, wie die Lemna, deren 
Schatten sie suchen. Von mannigfaltigen Luftgemengen umgeben, und mit 
dem Lichte unbekannt: athmen die gefleckte Ascaris, welche die Haut des 
Regenwurmes, die silberglänzende Leucophra, welche das Innere der 
Ufer-Naide, und ein Pentastoma, welches die weitzellige Lunge der tropi-
schen Klapperschlange bewohnt. Es giebt Blutthiere in Fröschen und 
Lachsen […] So sind auch die verborgensten Räume der Schöpfung mit 
Leben erfüllt.20 

Erst auf den zweiten Blick, hinter dem ästhetisch inszenierten Zauber 
dieser Darstellung einer märchenhaft anmutenden Lebe- und Schwebe-
welt, erschließt sich hier die zugrundeliegende Arbeit des bewaffneten 
Forscherauges. Gleich eingangs verweist Humboldt auf die „unserem 
Auge fast unerkennbar[en]“ Kleinlebewesen, was hier auch der Betonung 
eben dieser ‚Kleinheit‘ dient; deren Erkennbarkeit braucht zumindest die 

                                                 
18  Goethe: Winckelmann, 1981, Bd. 12, 99. 
19  Humboldt 1870, Bd. 1, 8. 
20  Humboldt 1849, Bd. 2, 8f. 



10   Rotraut Fischer 

 

Bewaffnung dieses Auges. Um aber die Lebewesen zu erkennen, die ande-
re Lebewesen bewohnen, bedarf es der extremen Manipulation, also etwa 
der Tötung und Sezierung der Klapperschlange, um des Bewohners ihrer 
Lunge, des Echynorynchus, ansichtig zu werden. Doch teilt Humboldt 
von all diesen Eingriffen am Gegenstand nichts mit, sondern setzt viel-
mehr einen Zustand rein ästhetischer Erfahrung nach Maßgabe des „einen 
Moment[s] des höchsten Interesse[s]“21 in Szene, der das ‚Vorher‘ der Ver-
borgenheit und das ‚Nachher‘ der „Zerstückelung“22 allenfalls andeutet. 
Denn er ist sich bewusst, auch wenn er den Leser nicht in die Prozedur 
einbindet, dass die Methode der Darstellung der, „welche Resultate be-
gründet, entgegengesetzt“ ist: „Die eine zählt auf, was auf dem anderen 
Wege erwiesen worden ist […].“23 Es ist also ein „mittlerer Zustand“ in der 
Darstellung der Natur, „um welchen, bei der scheinbaren Ungebundenheit 
der Natur, alle Phänomene innerhalb enger Grenzen oscillieren“.24 Es 
seien „bei allem Beweglichen und Veränderlichen im Raume […] mittlere 
Zahlenwerthe der letzte Zweck, ja, der Ausdruck physischer Gesetze“, 
denn sie zeigten „das Stetige in dem Wechsel und in der Flucht der Er-
scheinung“.25 
Zu dieser Strategie der Reduktion von Vielfalt und Komplexität der Na-
turerscheinungen gehört auch ein „Zurückführen der Formen auf gewisse 
Grundtypen“26. Goethe, der ebenfalls die Unanschaulichkeit der neueren 
Naturerkenntnis beklagte und ihr u.a. auch durch die Ertüchtigung des 
Individuums mittels der Kunst zu begegnen suchte, hat mit seinem Kon-
zept der Urpflanze und der damit verbundenen Theorie der Metamor-
phose selbst ein Modell der Komplexitätsreduktion entworfen, auf das 
Humboldt zurückgreift. In Goethes Morphologie (1817) heißt es:  

Daß nun das, was der Idee nach gleich ist, in der Erfahrung entweder als 
gleich, oder als ähnlich, ja sogar als völlig ungleich und unähnlich erschei-
nen kann, darin besteht eigentlich das bewegliche Leben der Natur […].27 

                                                 
21  Goethe 1981, Bd. 12, 64. 
22  Goethe 1981, Bd. 12, 100. 
23  Humboldt 1870, Bd. 1, 56. 
24  Ebd., 12. 
25  Ebd., 53f. 
26  Ebd., 14. 
27  Goethe 1981, Bd. 13, 57. 



Der Ätna am Gestade des Rheins – „Ansicht“, „Totaleindruck“, „Weltgemälde“    11 

 

Humboldt nähert sich von der Seite der unübersehbaren Vielfalt und 
Mannigfaltigkeit her, er will die dieser Mannigfaltigkeit zugrundeliegende 
Idee wieder erfahrbar machen: 

In der Mannigfaltigkeit und im periodischen Wechsel der Lebensgebilde 
erneuert sich unablässig das Urgeheimniß der Gestaltung, ich sollte sagen: 
das von Göthe so glücklich behandelte Problem der Metamorphose; eine 
Lösung, die dem Bedürfniß nach einem idealen Zurückführen der Formen 
auf gewisse Grundtypen entspricht.28 

Goethes Idee der Metamorphose wird bei Humboldt jedoch zum Darstel-
lungsprinzip, indem sie das Verfahren des ‚Zurückführens‘ entwickelt; in 
den ‚Grundtypen‘ lassen sich dann mannigfaltige Erscheinungsformen zu 
einem Ganzen fügen, wie Humboldt mit der „allgemeinen Form“ die 
„mittleren Zahlenwerthe“ verbindet.29 Goethes Idee wird dabei zu einer 
ästhetischen Kategorie umkodiert. 
Die Nähe zur klassischen Kunstauffassung vom mittleren Zustand ent-
spricht dabei also durchaus Humboldts Vorstellung der Komposition 
einer Ansicht für seine Leser. Sein Vorbild ist dabei der Maler, unter des-
sen Hand sich „das große Zauberbild der Natur“ in „wenige einfach Züge“ 
auflöse.30 Im Gegensatz zu Forster jedoch löst er seine „Natur-Ansicht“ 
vom „subjectiven Standpuncte“ wieder ab; sie soll vielmehr „allgemein, sie 
soll groß und frei; nicht durch Motive der Nähe, des gemüthlichen Ant-
heils, der relativen Nützlichkeit beengt sein“.31 So löst er „Mannigfaltig-
keit in Einheit“ auf,32 und verweilt „vorzugsweise bei dem Allgemeinen 
und Höheren.“ Denn: 

Um dies Höhere zu genießen, müssen in dem mühsam durchforschten 
Felde specieller Naturformen und Naturerscheinungen die Einzelheiten 
zurückgedrängt und von dem selbst, der ihre Wichtigkeit erkannt und den 
sie zu größeren Ansichten geleitet, sorgfältig verhüllt werden.33 

                                                 
28  Humboldt 1870, Bd. 1, 14. Für Goethe war die „Urpflanze“ eine Art Muster, nach dem 

die wirklichen Pflanzen gebildet sind.  
29  Humboldt 1870, Bd. 1, 14. 
30  Humboldt 1849, Bd. 2, 37f. 
31  Humboldt 1870, Bd. 1, 55f. 
32  Ebd., 13f. 
33  Ebd. 



12   Rotraut Fischer 

 

Humboldts Vorgehen bei der Reduktion der Komplexität der ‚Einzelhei-
ten‘ ist dabei höchst manipulativ; so sehr, dass er auch die Grenzen zwi-
schen Gesehenem und Hinzugedachtem bzw. Gewusstem unkenntlich 
macht zugunsten eines „Totaleindrucks“ (AA IX, 300), wobei auch er mit 
Phantasiebildern arbeitet, deren besonderen Charakter er freilich ‚ver-
hüllt‘. Dabei wird Forsters eingangs zitiertes Diktum, es komme ja nur auf 
uns an, den Ätna am Rhein zu sehen, von Humboldt nur noch implizit 
umgesetzt, als Manipulation nicht mehr offengelegt. Die Täuschung ist 
dann vollkommen: Beschreibungen von ‚Gesehenem‘ und Phantasiebild 
sind ununterscheidbar eins. 

Die dem Aequator nahe Gebirgsgegend hat einen anderen, nicht genug-
sam beachteten Vorzug: es ist der Theil der Oberfläche unseres Planeten, 
wo im engsten Raume die Mannigfaltigkeit der Natureindrücke ihr Ma-
ximum erreicht. In der tiefgefurchten Andeskette von Neu-Granada und 
Quito ist es dem Menschen gegeben alle Gestalten der Pflanzen und alle 
Gestirne des Himmels gleichzeitig zu schauen. Ein Blick umfaßt Helico-
nien, hochgefiederte Palmen, Bambusen, und über diesen Formen der 
Tropenwelt: Eichenwälder, Mespilus-Arten und Dolden-Gewächse, wie in 
unserer deutschen Heimat; ein Blick umfasst das südliche Kreuz, die Ma-
gelhanischen Wolken und die leitenden Sterne des Bären, die um den 
Nordpol kreisen. Dort öffnen der Erde Schooß und beide Hemisphären 
des Himmels den ganzen Reichthum ihrer Erscheinungen und verschie-
denartigen Gebilde; dort sind die Klimate, wie die durch sie bestimmten 
Pflanzen-Zonen schichtenweise über einander gelagert; dort die Gesetze 
abnehmender Wärme, dem aufmerksamen Beobachter verständlich, mit 
ewigen Zügen in die Felsenwände der Andeskette, am Abhange des Gebir-
ges, eingegraben.34 

Der Vorzug der beschriebenen Gegenden besteht in der Dichte der evo-
zierten Bildvorstellungen und in der Gleichzeitigkeit größter Gegensätze. 
Wie in einem Brennpunkt konzentriert sich die Mannigfaltigkeit; ein Blick 
umfasst die Sterne und das Innere der Erde, südliche und nördliche Vege-
tation. Das Ganze der Natur gewinnt hier sinnliche Präsenz durch räumli-
che und zeitliche Koexistenz entgegengesetzter Erscheinungen für den 

                                                 
34  Humboldt 1870, Bd. 1, 8. Birgit Schneider sieht in ihrem Kommentar zu Humboldts 

Physiognomik-Schrift in dieser ‚Sehweise‘ ein „von der Erde losgelöstes, im Luftmeer 
schwebendes Auge“ am Werk, durch das die Leser „wie ein Vogel oder wie ein Ballon-
fahrer“ die Naturräume durchschwebten. Schneider 2016, 86.  



Der Ätna am Gestade des Rheins – „Ansicht“, „Totaleindruck“, „Weltgemälde“    13 

 

umfassenden Blick. Der darstellende Erzähler konzentriert seine Ansicht 
auf die Vorstellung der Gleichzeitigkeit des Mannigfaltigen in einem Blick. 
Die höhere Ansicht, die er bietet, sieht vom Nebensächlichen, nicht in 
diese Komposition dramatischer Gegensätze passenden, ab; er verhüllt, 
was dem empirischen Beobachter an Ort und Stelle sicher nicht entgeht; 
er wählt nach Maßgabe seiner Idee der Gleichzeitigkeit des Ganzen aus 
und bestimmt ‚den rechten Augenblick‘ und den Grad der Allgemeinheit 
der Erscheinungen. Er organisiert die Ansicht für den Leser nach ästheti-
schen Gesichtspunkten. Dabei soll das ‚Bild‘ „Lebendigkeit des Aus-
drucks“35 mit Einheit und Ordnung des Ganzen verbinden. Der ‚Eindruck‘ 
der ‚Ruhe‘ entsteht, wo dies gelingt, d.h. wo unter der einheitsstiftenden 
Idee des Ganzen eine künstlerische ‚Wirklichkeit‘ erzeugt wird. So wer-
den die sinnlichen Eindrücke dem Gefühl, „daß ein gemeinsames, gesetz-
liches und darum ewiges Band die ganze lebendige Natur umschlinge“, 
gerecht.36 Die Auswahl aus der empirischen Mannigfaltigkeit geschieht 
jedoch nicht, wie etwa bei der Kunstproduktion, nach dem Grad der 
Schönheit, sondern der Bedeutsamkeit von „Tatsachen“ für ein „Ganzes“. 
Dem ‚Totaleindruck‘ entspricht so eine „Einheit des Empfundenen“37; 
diese wird erreicht durch eine Simultaneität, die das Unterschiedliche als 
Einheit erlebbar macht in den „halbdichterische[n] Einkleidungen ernst-
hafter Wahrheiten“38, unterstützt durch die Stärke der Eindrücke, etwa 
„im südlichen Asien oder im Neuen Continent“39, sowie das „ideale Zu-
rückführen der Formen auf gewisse Grundtypen“.40  
Ansichten sind bei Humboldt gewonnen auf der Grundlage exakter natur-
wissenschaftlicher Kenntnisse, aber doch so sehr von diesen ‚abgezogen‘, 
dass sie deren Erscheinungen nicht in enzyklopädischer Weise wiederge-
ben.41 Der Eindruck, den sie vermitteln, kann, wie bei Forster, von der 

                                                 
35  Humboldt 1870, Bd. 1, 52. 
36  Ebd., 7. 
37  Ebd. 
38  Humboldt 1849, Bd. 2, XIV. A. von Humboldt übernimmt hier einen Ausspruch seines 

Bruders Wilhelm von Humboldt in einem Brief an Charlotte Diede, Regensburg, den 
10. September 1829. In: Briefe von Wilhelm von Humboldt 1847, 39. Dort heißt es: 
„Man liebte in der Zeit […] mehr als man jetzt thun würde, solch halb-dichterische Ein-
kleidungen ernsthafter Wahrheiten.“ 

39  Humboldt 1870, Bd. 1, 7. 
40  Ebd., 14. 
41  Vgl. ebd., 24. 



14   Rotraut Fischer 

 

‚rohen Natur‘ nicht hervorgerufen werden, ist also künstlich: Es handelt 
sich bei diesen Ansichten um eine „denkende Betrachtung der durch Em-
pirie gegebenen Erscheinungen, als eines Naturganzen“.42 Die „denkende 
Betrachtung“ der „Erscheinungen“ „als eines Naturganzen“ verlegt dabei 
die Konstitution des Ganzen in die Betrachtung, ist also, wie auch bei 
Forsters Ansichten, nicht ‚gegeben‘, sondern konstruiert. Der, der sie er-
baut, braucht dazu „die genaueste Kenntniß des Speciellen“.43 Für den 
„Mitreisenden“, wie Humboldt den Leser nennt, ist die „allgemeine An-
sicht“ jedoch „nicht allein anziehender und erhebender als die speciellen 
Studien, welche abgesonderte Theile des Naturwissens umfassen; sie 
empfehlen sich auch vorzugsweise denen, die wenig Muße auf Beschäfti-
gungen dieser Art verwenden können“.44 Humboldt schlägt hier nichts 
weniger als eine weitere Arbeitsteilung für eine bereits stark arbeitsteilig 
organisierte Gesellschaft vor; während der beschreibende Forscher so-
wohl die „speciellen Studien“ als auch die „halbdichterischen Einkleidun-
gen“ wie die Komplexitätsreduktion auf einfache Formen vornehmen 
muss, kommt der Leser durch die fortschreitende gesellschaftliche Ar-
beitsteilung einfach nicht mehr ‚dazu‘, sich intensiv mit dem „Speciellen“ 
zu beschäftigen, das er den Fachleuten überlässt. In seinen Mußestunden 
genießt er indes die ‚allgemeinen Ansichten‘ und hat so immerhin Anteil 
an der allgemeinen Entwicklung der Wissenschaften. Denn:  

Das Studium der allgemeinen Naturkunde weckt gleichsam Organe in uns 
[…] Wir treten in einen innigeren Verkehr mit der Außenwelt; bleiben 
nicht untheilnehmend an dem, was gleichzeitig das industrielle Fort-
schreiten und die intellectuelle Veredelung der Menschheit bezeichnet.45  

Im Gegensatz zu Alexander von Humboldt teilt Forster in seinen Ansich-
ten die begleitende Überlegung des Erzählers beim Zusammenfügen ein-
zelner Elemente zu einem zusammenhängenden Ganzen mit, sein Kon-
struktivismus wird offengelegt und nicht vom Standpunkt abstrahiert. 
Der Ätna fügt sich nicht in das Bild der Rheingegenden bruchlos ein, son-
dern wird als Konstruktion ausdrücklich mit dem Rhein verbunden. 

                                                 
42  Ebd., 19. 
43  Ebd., 18. 
44  Humboldt 1870, Bd. 1, 14. 
45  Ebd., 21. 



Der Ätna am Gestade des Rheins – „Ansicht“, „Totaleindruck“, „Weltgemälde“    15 

 

Humboldts Begründung dieser von ihm so genannten „physiognomi-
schen“ Darstellungsweise liest sich indes wie ein Kommentar zu der von 
Forster entworfenen Szenerie:  

Zwar bilden unter allen Zonen dieselben Gebirgsarten: Trachyt, Basalt, 
Porphyrschiefer und Dolomit, Felsgruppen von einerlei Physiognomie. 
Die Grünstein-Klippen in Südamerika und Mexico gleichen denen des 
deutschen Fichtelgebirges […] Alle Formationen sind daher allen Weltge-
genden eigen, und in allen gleichgestaltet. Ueberall bildet der Basalt Zwil-
lingsberge und abgestumpfte Kegel […].46  

Von der individuellen Naturbeschreibung sei die allgemeine, „physiog-
nomische“ zu unterscheiden.47 „Physiognomisch“ wird hier gebraucht im 
Sinne einer Vereinfachung und Vergleichung allgemeiner Züge, die sich 
leicht auch vor dem inneren Auge imaginieren lassen, während allzu viele 
Details keine ‚ganze Vorstellung‘ mehr ermöglichen würden. Sie steht 
aber zugleich auch für eine überindividuelle, allgemeine, eben nicht an 
einen Standpunkt gebundene perspektivische Sehweise. Für Forster hin-
gegen ist der „physiognomische Sinn“ als solcher zwar allgemein, doch „es 
bedarf keines Erinnerns, daß er vom Menschen zum Menschen ungleich 
wirksamer ist, als in Beziehung auf die Qualitäten der Thiere und Pflan-
zen und deren Signaturen (laß mir das mystische Wort nur hingehen) in 
der äußeren Gestalt.“ (AA IX, 64) Damit ist das Physiognomische noch an 
das „Ähnliche“ gebunden, denn als Erkenntnisverfahren ist es auf Ver-
wandtschaft angewiesen und eignet sich nicht für Fremdes. Die Natur 
mache „alles Identificiren mit fremden Gattungen unmöglich“ und „von 
der Art zu seyn, zu genießen, des Daseyns froh zu werden, und seine Be-
stimmung zu erreichen“ könnten wir „nichts Vollständiges“ erfahren – 
außer vom Menschen (AA IX, 64f). 
In seiner vielzitierten Schilderung des Hafens von Amsterdam gibt Fors-
ter folgerichtig eine regelrechte Anleitung zur Konstruktion von Bildern 
eines Ganzen:  

                                                 
46  Humboldt 1849, Bd. 2, 17.  
47  Humboldts Aufgreifen der „physiognomischen“ Sehweise steht im Zusammenhang 

ihrer ‚Renaissance‘ im 18. Jahrhundert. Ihr lag die Überzeugung zugrunde, dass es mög-
lich sei, von äußeren Merkmalen, etwa des Gesichts, auf innere Eigenschaften schließen 
zu können. Siehe dazu: Fischer/Stumpp 1989, 11-44.   



16   Rotraut Fischer 

 

Also, nicht dem Auge allein, sondern auch dem Verstand erscheint Ams-
terdam von der Wasserseite in seinem höchsten Glanze. Ich stelle mich in 
Gedanken in die Mitte des Hafens, und betrachte links und rechts die 
Gruppen von vielen hundert Schiffen aus allen Gegenden von Europa ; ich 
folge mit einem flüchtigen Blick den Küsten, die sich nach Alkmaar und 
Enkhuisen erstrecken und auf der andern Seite hin, den Busen des Texels 
bilden. Die Stadt mit ihren Werften, Docken, Lagerhäusern und Fabrikge-
bäuden ; das Gewühl des fleißigen Bienenschwarmes längs dem unabseh-
lichen Ufer, auf den Straßen und den Kanälen ; die zauberähnliche Bewe-
gung so vieler segelnden Schiffe und Boote auf dem Südersee, und der 
rastlose Umschwung der Tausende von Windmühlen um mich her – 
welch ein unbeschreibliches Leben, welche Gränzenlosigkeit in diesem 
Anblick! (AA IX, 299f.) 

Forster wählt einen ideellen Standpunkt für die Komposition seiner An-
sicht für den Leser, den er zugleich anleitet, sich eine innere Vorstellung 
des nun Folgenden aufzubauen. Denn was er beschreiben wird, so kündigt 
er an, sei nicht nur mit den Augen zu sehen. Dennoch ist diese ‚Standort-
wahl‘ konkret genug, um für den Leser nachvollziehbar zu sein. Das Bild, 
das Forster dann entwirft, folgt den Regeln räumlicher Darstellung. Dem 
verwirrenden Durcheinander der Bewegungen wird eine Gleichförmig-
keit verliehen durch ihre Zusammenfassung in einer Aufzählung von 
Sammelbegriffen – „Gewühl“, „Bienenschwarm“ – und ihre Verbindung 
mit einer hinreichenden Distanz, die jede bedrohliche Nähe absorbiert. 
Den Bewegungen wird ihre Zeitlichkeit genommen, sie sind nur noch 
Gewühl ‚auf der Stelle‘; auf diese Weise entsteht der Eindruck von Gleich-
zeitigkeit im Anblick des Ganzen; für den Betrachter ist keine Zeit mehr 
erfahrbar, etwa als Wechsel erlebter Augenblicke. Im Anblick des Ganzen 
ist seine eigene Position unbewegt, der Ausschnitt, der ihm das Ganze ist, 
ist befestigt durch die genau gezeichnete Blickgrenze von der „Mitte des 
Hafens“ aus; durch diesen Rahmen ist die Bewegung im Bild keine mehr, 
die irgendwo hinführt, sondern nur noch ein vielfältiges Hin und Her. Die 
Konstruktion des bewegten Bildes, die der Leser nachvollziehen kann, 
wird durch den Erzähler gestützt und gefestigt.  
Während also bei Forster der konstruktivistische, ‚künstliche‘ Charakter 
betont und ein fiktiver Standpunkt empfohlen wird, lebt der Leser in 
Humboldts Beschreibung in der Illusion, einer wirklichen Ansicht gegen-
überzustehen; in der zitierten Textpassage aus Humboldts Werk wird 



Der Ätna am Gestade des Rheins – „Ansicht“, „Totaleindruck“, „Weltgemälde“    17 

 

nicht mehr unterschieden zwischen Phantasie- und Abbild. Die ‚Wirk-
lichkeit‘ des beschriebenen Landschaftsbildes ist die des Augenblicks im 
Moment des ‚Sehens‘, nicht gestützt durch eine Konstruktion der eigenen 
Position des Lesers. In solcher (freilich narrativ aufgelösten) Gleichzeitig-
keit sind alle zeitlichen und räumlichen Distanzen und Einzelerkenntnisse 
eingeschmolzen.  
Doch sind beide Ansichten des Ganzen nur ‚denkbar‘, „nur da für die Phan-
tasie“ (AA IX, 300) und gleichermaßen auf die ‚Einbildungskraft‘ angewie-
sen. 
 
 
Literaturverzeichnis 
 

Barthes, Roland: „Der Tod des Autors [La mort de l’auteur]“, in: 
Texte zur Theorie der Autorschaft, hrsg. v. Fotis Jannidis, Gerhard 
Lauer, Matías Martínez u. Simone Winko, Stuttgart 2000 (zuerst 
1967), 185-193. 

Bougainville, Louis Antoine de: A Voyage Round the World. 
Performed by Order of His Most Christian Majesty, In the Years 1766, 
1767, 1768, and 1769, Translated from the French by John Reinhold 
Forster [recte: Georg Forster], London 1772. 

Fischer, Rotraut: „‚Wer ist der hohe Fremdling in dieser Hülle […]?‘ 
Georg Forsters Kunstbetrachtungen zwischen Klassizismus, 
Klassik und Romantik“, in: GFS VI (2001), 25-50.  

Fischer, Rotraut: „‚[…] nur rapides tableau […] – Konstruktion und 
‚Täuschung‘ in Georg Forsters ‚Ansichten‘“, in: GFS XI/2 (2006), 
461-479. 

Fischer, Rotraut/Stumpp, Gabriele: „Die Allegorisierung des Indivi-
duums in der Physiognomik Johann Caspar Lavaters und Carl 
Gustav Carus‘“, in: Natur nach Maß. Physiognomik zwischen Wissen-
schaft und Ästhetik, hrsg. v. Rotraut Fischer, Gerd Schrader u. 
Gabriele Stumpp, Marburg 1989, 11-44. 



18   Rotraut Fischer 

 

Garber, Jörn: „Statt einer Einleitung: ‚Sphinx‘ Forster“, in: 
Wahrnehmung, Konstruktion, Text. Bilder des Wirklichen im Werk 
Georg Forsters, hrsg. v. Jörn Garber, Tübingen 2000, 1-19. 

Garber, Jörn: „‚Wahrheit ist das Verhältnis der Dinge unter 
einander und zu uns.‘ Empirismus – Konstruktion – ‚Gedanken-
bild‘ (Georg Forster: 1754-1794)“, in: Handbuch qualitative 
Forschungsmethoden in der Erziehungswissenschaft, hrsg. v. Barbara 
Friebertshäuser u. Annedore Prengel, Weinheim 2003, 221-246. 

Goethe, Johann Wolfgang von: „Winckelmann“, in: Werke. 
Hamburger Ausgabe in 14 Bänden, hrsg. v. Erich Trunz, München 
1981, Bd. 12. 

Goethe, Johann Wolfgang von: „Einleitung in die Propyläen“, in: 
Werke. Hamburger Ausgabe in 14 Bänden, hrsg. v. Erich Trunz, 
München 1981, Bd. 12. 

Goethe, Johann Wolfgang von: „Über Laokoon“, in: Werke. Hambur-
ger Ausgabe in 14 Bänden, hrsg. v. Erich Trunz, München 1981, Bd. 
12. 

Goethe, Johann Wolfgang von: „Morphologie“, in: Werke. 
Hamburger Ausgabe in 14 Bänden, hrsg. v. Erich Trunz, München 
1981, Bd. 13. 

Humboldt, Alexander von: „Ansichten der Natur“, dritte, verbesserte 
und vermehrte Aufl., 2 Bde., Stuttgart und Tübingen 1849. 

Humboldt, Alexander von: Kosmos. Entwurf einer physischen 
Weltbeschreibung. 4 Bde., Stuttgart 1870. 

Humboldt, Alexander von: „Ideen zu einer Physiognomik der 
Gewächse“, in: Ansichten der Natur. Dritte, verbesserte und 
vermehrte Ausgabe, 2 Bde., Stuttgart und Tübingen 1849. 

Humboldt, Wilhelm von: Briefe von Wilhelm von Humboldt an eine 
Freundin; Theil 2, Leipzig 1847. 

Lausberg, Heinrich: Handbuch der Rhetorik, München 1960. 



Der Ätna am Gestade des Rheins – „Ansicht“, „Totaleindruck“, „Weltgemälde“    19 

 

Lessing, Gotthold Ephraim: „Laokoon, oder Über die Grenzen der 
Mahlerey und Poesie“; Erster Theil, in: Sämtliche Schriften, hrsg. v. 
Karl Lachmann, 3. Aufl. durch K. Muncker, 9. Bd., Stuttgart 1968. 

Mülder-Bach, Inka: „Sichtbarkeit und Lesbarkeit. Goethes Aufsatz 
Über Laokoon“, in: Das Laokoon-Paradigma. Zeichenregime im 18. 
Jahrhundert, hrsg. v. Inge Baxmann, Michael Franz u. Wolfgang 
Schäffner, Berlin 2000, 465-479. 

Preisendanz, Wolfgang: „Mimesis und Poiesis in der deutschen 
Dichtungstheorie des 18. Jahrhunderts“, in: Rezeption und 
Produktion zwischen 1570 und 1730. Festschrift für Günther Weydt 
zum 65. Geburtstag, hrsg. v. W. Rasch et al. Bern 1972, 537-552. 

Rupprecht, Bernhard: „Plastisches Ideal und Symbol im Bilderstreit 
der Goethezeit“, in: Kunstgeschichte und Kunsttheorie im 19. 
Jahrhundert, Berlin 1963 (Probleme der Kunstwissenschaft, Bd. 1), 
195-229. 

Schneider, Birgit: „Kommentar zu ‚Ideen zu einer Physiognomik 
der Gewächse‘ von Alexander von Humboldt“, in: Zeitschrift für 
Medien- und Kulturforschung 7/2 (2016), 85-92. 



 



Felix Knode 

 

Forster und Jacobi.  

Eine (Brief-)Freundschaft der Freiheit 

 

 

Sollen wir schwärmen, so sei es für die Freiheit! Das ist wenigstens eine 
unschädliche, ehrwürdige, herz- und geistererhebende Schwärmerei […]. 
(AA VIII, 204) 

 
I Einleitung 
 
Diese Zeilen stammen aus der Schrift Über Proselytenmacherei aus dem 
Jahr 1789. Forster verbindet in dieser Schrift den Begriff der Freiheit mit 
der Forderung nach einer Entfaltungsmöglichkeit der eigenen subjektiven 
Meinung in philosophischen und religiösen Fragen, um so uneinge-
schränkt nach Wahrheit streben zu können.1 Forster verbindet mit dem 
Begriff der Freiheit die Etablierung von eigenem, philosophischem und 
religiösem Denken und lehnt intersubjektiv vorgegebene Denkstrukturen 
ab. Ein solcher Freiheitsbegriff evoziert gewisse Implikationen, die im 
zeitgenössischen Rahmen Forsters als radikal und emanzipatorisch be-
wertet werden müssen.2 Zu fragen ist, wie Forster diesen von ihm zentral 

                                                 
1  In den Erläuterungen der Akademieausgabe zu dieser Schrift lautet es: „Mit seinem 

Aufsatz „Ueber Proselytenmacherei“ legte Forster ein Bekenntnis zur Freiheit in allen 
Glaubens- und Gewissensangelegenheiten ab. Freiheit der Religion war für ihn politi-
sche Freiheit; jede Unterdrückung der Glaubensfreiheit war ihm ein Symptom des poli-
tischen Despotismus. Das Streben nach Wahrheit darf nicht durch Schranken eingeengt 
werden, die Fürsten durch ihre Gesetze errichten, wie es in Preußen geschehen war o-
der wie es die Berliner Aufklärer auf Grund einer ‚allein seligmachenden Philosophie‘ 
betrieben. Forster spricht in dem Aufsatz einen Hauptgedanken, eine Hauptforderung 
der Aufklärungsbewegung aus: er sagt allen Behinderungen bei der Suche nach der 
Wahrheit, bei der Verbreitung dessen, was als richtig erkannt worden ist, den Kampf 
an.“ (AA VIII, 434). 

2  In gewisser Weise ist die Forderung nach philosophischer und religiöser Toleranz, die 
politisch akzeptiert ist, bis heute ein extrem relevanter (globaler) Themenkomplex. 



22   Felix Knode 

 

gesetzten Freiheitsbegriff konstituierte, der vor allem ab dem Jahr 1789 
sein Denken im philosophischen und religiösen Bereich prägte.3 Dabei 
wird die briefliche Spur näher untersucht, inwieweit die (Brief-)Freundschaft 
zu Friedrich Heinrich Jacobi als eine wesentliche Quelle dieses Freiheits-
begriffs verstanden werden muss. Die Schrift Über Proselytenmacherei 
wird unter diesem Gesichtspunkt als ein Resümee einer vorher mit Jacobi 
brieflich geführten Diskussion verstanden.4 Anknüpfend daran wird die 
These entfaltet, dass dieser Freiheitsbegriff Forsters in dem ersten Band 
des Werks der Ansichten vom Niederrhein als übergeordnete Leitidee be-
trachtet werden muss. Die Entstehung der Ansichten ist mit einem persön-
lichen Kontakt Forsters zu Jacobi verbunden. Jacobis Landhaus in Pem-
pelfort, damals bei Düsseldorf, heute ein Stadtteil von Düsseldorf, war 
Ende März 1790 eine Station von Forsters Niederrheinreise. Unmittelbar 
nach diesem gemeinsamen Aufenthalt schreibt Forster am 02.04.1790 aus 
Aachen an Jacobi: 

Lieber Jacobi! Ich sagte es unserm Humboldt, indem wir aus Ihrem Hofe 
fuhren: solche Menschen finden wir auf der ganzen Reise nicht wieder! 
und ich fühlte mich dankbar gegen mein Schicksal, daß es mich fähig 
machte, solchen Werth zu fassen. (AA XVI, 54) 

In der Betrachtung der gesamten brieflichen Korrespondenz zwischen 
Forster und Jacobi stellt dieser Brief eine Ausnahme dar, denn oftmals 
zeichnen sich Forsters Briefe an Jacobi durch eine Artikulation von Unzu-
friedenheit, Stagnation und gezwungener äußerlicher Akzeptanz der be-
stehenden Lebensbedingungen, bei innerlicher Verurteilung und Bedürf-
nis nach Veränderung, aus. Dieser Brief dagegen ist emphatisch, vital und 
konstruiert eine exklusive Beziehung von Forster und Jacobi. Diese Be-
gegnung, über die Forster in diesem Brief berichtet, hat auch Eingang in 

                                                 
3  Wie Rasmussen 1988 gezeigt hat, ist Freiheit auch der Leitgedanke der Schrift Forsters 

mit dem Titel Fragment eines Briefes an einen deutschen Schriftsteller, über Schillers Götter 
Griechenlands, die ebenfalls im Jahr 1789 erschienen ist (vgl. Rasmussen 1988, 140f). 

4  So ist neben der erhaltenen Fassung der Schrift Über Proselytenmacherei eine zweite 
Fassung entstanden, die entscheidende Kritikpunkte Jacobis berücksichtigt hatte. Diese 
Fassung wurde jedoch nie gedruckt und das Manuskript ist verloren gegangen. Allein 
der Briefwechsel Forsters bürgt für die Entstehung dieser deutlich von Jacobi beein-
flussten Fassung (vgl. AA VIII, 428-431). 



Forster und Jacobi. Eine (Brief-)Freundschaft der Freiheit   23 

seine Ansichten vom Niederrhein gefunden. So heißt es im ersten Satz des 
neunten Kapitels:  

Wir rissen uns aus den Umarmungen unserer Freunde und reiseten von P. 
[hier lässt sich Pempelfort ergänzen; F.K.] bei Mondschein die ganze 
Nacht hindurch nach Jülich. (AA IX, 81)5 

In dem zitierten Brief Forsters an Jacobi vom 02.04.1790 beschreibt Fors-
ter Jacobi und den Pempelforter Personenkreis als „solche Menschen“ (AA 
XVI, 54). Das Demonstrativpronomen „solch“ verweist auf ein bestimmtes 
Charakteristikum, das Jacobi als Mensch außergewöhnlich auszeichnet, 
und Forster weiß dieses bestimmte Charakteristikum wertzuschätzen. 
Forster konstruiert so eine Exklusivität der beiden, indem er ihnen be-
sondere Eigenschaften zuweist, die jeweils aufeinander bezogen sind. 
Damit diese Exklusivitätskonstruktion näher beleuchtet und so eine Ant-
wort auf die Frage gefunden werden kann, welches bestimmte Charakte-
ristikum Forster an Jacobi so sehr schätzt, wird im Folgenden zunächst 
anhand des Briefwechsels die Freundschaft zwischen Forster und Jacobi 
thematisiert. Aufgrund des Facettenreichtums des Briefwechsels zwischen 
den beiden findet eine wesentliche Fokussierung auf einen Themenkom-
plex statt. Anhand von Briefen aus dem Jahr 1789 wird die Einbettung 
Forsters in den Spinozismusstreit betrachtet, der für Forster unter dem 
Vorzeichen des Begriffs der Ansicht steht. Der Briefwechsel von Forster 
und Jacobi wird in Bezug zu dem Spinozismusstreit vor allem auf den 
philosophischen Begriff der Freiheit untersucht. Mit der Thematik des 
philosophischen Begriffs der Freiheit wird ein Schwerpunkt gesetzt, der 
sowohl im Briefwechsel Forsters und Jacobis (vor allem im Jahr 1789) als 
auch in Forsters Ansichten vom Niederrhein in besonderer Intensität 
präsent ist. Die Untersuchung ist so gegliedert, dass erst der Freiheitsbe-
griff Forsters, wie er im Briefwechsel mit Jacobi zum Ausdruck kommt, 
besprochen wird. Anschließend wird zur vergleichenden Konturierung 
der philosophische Freiheitsbegriff Jacobis in den Fokus gerückt. Da die 
Briefe Jacobis an Forster (teilweise) nicht erhalten sind, wird an dieser 
Stelle das Werk Ueber die Lehre des Spinoza in Briefen an den Herrn Moses 
Mendelssohn in der erweiterten Fassung von 1789 als Textgrundlage her-

                                                 
5  In einem Brief Forsters an seine Frau Therese vom 01.04.1790 heißt es: „Von Pempel-

fort reiseten wir bey Mondschein die ganze Nacht hindurch nach Jülich.“ (AA XVI, 48) 



24   Felix Knode 

 

angezogen. Die Erweiterungen dieses Werks wurden Forster von Jacobi 
zugeschickt und können als Ausgangspunkt der in den Briefen geführten 
philosophischen Diskussion um den Begriff der Freiheit im Jahr 1789 
verstanden werden.6 Nach dieser Gegenüberstellung wird ein Rückbezug 
zu dem besonderen Charakteristikum gezogen, das Jacobi nach Forsters 
Meinung als Menschen auszeichnet. Im letzten Teil dieser Untersuchung 
wird der Begriff der Freiheit bei Forster im ersten Band der Ansichten vom 
Niederrhein in den Blick genommen und der zuvor mit Jacobi philoso-
phisch thematisierte Begriff der Freiheit erscheint in diesem Werk in poli-
tischer Gestalt. 
 
II Forsters Begriff der Freiheit 
 
Im Januar des Jahres 1789 initialisiert Jacobi einen direkten Austausch mit 
Forster über metaphysische Fragestellungen, die den Spinozismusstreit 
betreffen, der mit Jacobis Schrift Ueber die Lehre des Spinoza in Briefen an 
den Herrn Moses Mendelssohn aus dem Jahr 1785 einen wesentlichen An-
fang fand. Er schickt Forster Beilagen, mit denen die zweite Auflage von 
Jacobis Schrift, die 1789 erscheint, erweitert wird. Forster wird damit von 
Jacobi in eine philosophische Kontroverse hineingezogen. Es ist im Brief-
wechsel der beiden deutlich ersichtlich, dass Forster in Bezug auf solche 
Fragestellungen betont, dass es sich jeweils um subjektive Ansichten han-
delt: 

                                                 
6  In einem Brief Forsters an Jacobi vom 27.04.1789 wird klar, dass Jacobi im April 1789 

Forster das ganze Werk Ueber die Lehre des Spinoza in Briefen an den Herrn Moses Men-
delssohn in der erweiterten Auflage zugesendet hat, denn Forster schreibt an Jacobi: 
„Tausendfachen herzlichen Dank, mein Bester, für Ihren Spinoza. Ich habe bereits Ihre 
Vorrede mit Ihren Sätzen über die Freiheit, und unter den Beilagen die siebente, mit al-
lem Bedacht wieder gelesen.“ (AA XV, 287) 
Ein Brief Forsters an Christian Gottlob Heyne vom 25.04.1789 bürgt dafür, dass Fors-
ter mit diesem Werk Jacobis tatsächlich sympathisierte und es sich bei dem Dank nicht 
bloß um eine Höflichkeitsfloskel gehandelt hat: „Jacobi’s neue Ausgabe seiner Briefe 
über den Spinoza, um die Hälfte vermehrt, ist jetzt fertig und sicher das Beste, was er 
geschrieben hat. Ich glaube schwerlich, daß wir in Deutschland einen helleren tieferen 
Denker, mit der Wärme und Richtigkeit des Gefühls und der ächten Billigkeit, die je-
dem seine Meinung läßt und mehr nicht als Consequenz fordert, außer ihm besitzen.“ 
(AA XV, 286)  



Forster und Jacobi. Eine (Brief-)Freundschaft der Freiheit   25 

Sie werden aus den Blättern, welche Ihre Beilagen begleiten, wenn sonst 
nichts, doch so viel gewiß ersehen, liebster Freund, daß Ihre Schriften 
mich vom Augenblick an, wo ich Ihren letzten Brief erhielt, bis jetzt be-
schäftigt haben. […] Ich fühlte ein wahres Bedürfniß, meine Begriffe, mei-
ne Art die Sache anzusehen, so verworren das alles seyn mag, Ihnen dar-
zulegen. […] Ich wiederhole indessen meine Bitte, mir meine Ansicht der 
Sache nicht als Vorwitz zu deuten ; ich glaube nur, daß ich Sie dadurch auf 
den rechten Gesichtspunkt führe, wo Sie beurtheilen können, wie weit ich 
gekommen, und wie weit ich zurück bin. (AA XV, 244f.) 

In diesem Brief Forsters an Jacobi vom 16.01.1789 deutet sich die signifi-
kante Perspektive Forsters auf erkenntnistheoretisch philosophische Fra-
gestellungen an, dass das Nachdenken über solche Themenkomplexe je-
weils an die Ansicht des einzelnen Subjekts – in diesem Fall an Forster 
selbst – gebunden ist. Aufgrund dieser Subjektbindung wird diesen An-
sichten jegliche intersubjektive Bedeutung entzogen, denn sonst würde 
eine Ansicht verabsolutiert werden (vgl. an Jacobi 08.02.1789, ebd., 262). 
In einem Brief vom 08.02.1789 schreibt Forster daher in aller Deutlichkeit 
an Jacobi: 

Wir mögen es anfangen, wie wir wollen. Gehen wir vom Intellectuellen 
aus, so begreifen wir die Materie nicht ; gehen wir von dieser als etwas 
Realem aus, so begreifen wir das Immaterielle nicht. Zwei Welten, eine 
materielle und intellectuelle, begreifen wir eben so wenig. Es ist der alte 
Streit, den niemand entscheiden kann, und worüber also jeden sein Gefühl 
weiter führen mag, wenn er über die Grenze nun doch hinauswill, über 
welche die Vernunft nicht hinauskann. (Ebd.) 

Das Gefühl wird zum möglichen Erkenntnismedium von Metaphysik und 
verdeutlicht die Notwendigkeit, diese Gefühlserkenntnis als ausschließ-
lich an das Subjekt gebunden zu verstehen. Das Gefühl ist Ausdrucksform 
des Inneren des Menschen.7 Wichtig ist, dass diese Position Forsters im 

                                                 
7  Im Historischen Wörterbuch der Philosophie heißt es, dass in der zweiten Hälfte des 18. 

Jahrhunderts das Bewusstsein erwache, dass „das G[efühl] als die entscheidende 
Grundkraft des Menschen zu gelten hätte“. Wenig später wird vor diesem Hintergrund 
dort auch explizit formuliert, dass bei F.H. Jacobi dem Gefühl eine „Erkenntnisfunkti-
on“ zugewiesen wird (Emmel, Rücker, 1974, 89f). Forster hebt im Briefwechsel mit Ja-
cobi die erkenntnistheoretische Position als besondere philosophische Leistung hervor, 
dass eine metaphysische Dimension nur durch die Empfindung und das Gefühl erkannt 
werden könne: „Der Zweck der gesunden Philosophie muß doch wenigstens dahin ge-



26   Felix Knode 

 

Kontext der Erkenntnistheorie Jacobis betrachtet wird. So ist sie an dieser 
Stelle des thematisierten Briefwechsels nicht als agnostizistische Tendenz8 
und auch nicht als Antizipation einer Negation von Metaphysik zu ver-
stehen.9 Die Erkenntnismöglichkeit von Metaphysik wird nicht grund-
sätzlich negiert und die Existenz von Metaphysik wird auch nicht infrage 
gestellt. Forsters Position ist hier vielmehr so zu verstehen, dass eine ob-
jektive Erkenntnismöglichkeit von Metaphysik vollkommen negiert wird. 
Die metaphysische Dimension erscheint jedem menschlichen Subjekt 
durch das Gefühl auf eine andere Art und Weise und ist somit als radikal 
subjektiv zu postulieren.10 Somit ist der Schwerpunkt der Position Fors-

                                                                                                           
hen, ein für allemal auszumachen, wie weit die Gränzen unserer verschiedenen Kräfte 
reichen, und was außer ihrem Gebiete liegt, und ich denke immer, Ihre Philosophie hat 
eben darin etwas sehr Großes geleistet, daß sie der Empfindung [in diesem Fall im 
Sinne von Gefühl zu deuten] zurückgegeben hat, was die Denkkraft usurpirt hatte.“ 
(An Jacobi, 03.01.1789, AA XV, 237) 

8  Vgl. Uhlig 2000, 161. 
9  Peitsch sieht in der Briefkorrespondenz von Forster und Jacobi im Jahr 1789 die „Fes-

tigung“ von Forsters „Weltanschauung, vor allem seiner materialistischen Ansätze“. 
(Peitsch 1978, 49-53, hier 49) 

10  Genaugenommen ist die gefühlsmäßige Wahrnehmungsmöglichkeit einer metaphysi-
schen Seinsdimension in der Philosophie Jacobis an die Person gebunden. Personalität 
wird in Anlehnung an Sandkaulen bei Jacobi als die geistige Eigentümlichkeit des „exis-
tentielle[n] Selbstsein[s] der Person“ betrachtet. Diese „personale Identität des Wer“ 
bürgt in der Deutung Sandkaulens nach Jacobi dafür, dass Gott als „ursächlich han-
delnde[s] Wer“ und damit auch als Person verstanden werden muss, denn die menschli-
che Personalität wird als Funke des Göttlichen verstanden. Personalität entzieht sich 
als philosophisches Phänomen „dem raum-zeitlichen Geflecht der Welt“ und verwei-
gert sich jedem säkularen und rationalistischen Erklärungsansatz. Aus diesem Grund 
ist uns als Mensch „unsere[] eigene[] personale[] Wer-Identität“ auch selbst ein Rätsel. 
(Sandkaulen 2004, 231 und 234). 
Forsters Verständnis von Personalität weist signifikante Gemeinsamkeiten zu Jacobi 
auf, allerdings verdeutlicht Forster die Ambivalenz der Personalität als „das Resultat 
der Einschränkung, oder eigentlich diese Einschränkung selbst, […] das Ungöttliche“ 
(an Jacobi, 08.02.1789, AA XV, 262). In einer Person ist nach Forster aber zugleich auch 
„die wirkende Ursache selbst“ (an Jacobi, 02.01.1789, AA XV, 233), begriffen als etwas 
Göttliches, präsent, „die in uns Vorstellungen hervorbringt“ (ebd.), von der selbst der 
Mensch sich aber „keine Vorstellung machen“ (ebd.) kann. Forster postuliert in diesem 
Zusammenhang als Kritikpunkt an Jacobis personalisiertem Verständnis von Gott: 
„Nun geht also alle Augenblicke in uns diese Verwechselung der Form oder Substanz 
mit ihrer Art und Weise, uns offenbar zu werden, vor sich.“ (Ebd.) Das Gewahr-Werden 
der „wirkende[n] Ursache“ (ebd.) im Menschen kann ausschließlich in seinem Gefühl 
geschehen. Folglich erscheint sie jedem Menschen unweigerlich unterschiedlich. In ei-
nem Brief Forsters an Jacobi vom 16.01.1789 drückt er dies folgendermaßen aus: „Jeder 



Forster und Jacobi. Eine (Brief-)Freundschaft der Freiheit   27 

ters eine objektive Erkenntnismöglichkeit von Metaphysik zu verneinen 
und durch eine rein subjektive Erkenntnismöglichkeit zu substituieren. 
Diese Betrachtungsweise wird durch die Funktion, die der Vernunft in 
diesem Briefauszug zugeschrieben wird, untermauert. Die Vernunft wird 
von Forster als geistiges Instrument betrachtet, das in der Lage ist, in-
tersubjektiv vermittelbare Erkenntnisse zu generieren.11 Sie wird in die-
sem Zusammenhang als nicht allumfassendes Erkenntnismedium stili-
siert, indem ihr eine „Grenze“ (AA XV, 262) gesetzt wird. Forster geht 
davon aus, dass es Erkenntnisse gibt, die jenseits ihrer Möglichkeiten 
liegen „über welche die Vernunft nicht hinauskann“ (ebd.). 
Die erkenntnistheoretische Grenze der Vernunft ist gleichzusetzen mit 
der Grenze des Objektivierbaren. Der Vernunft wird in diesem Brief von 
Forster die Fähigkeit zugeschrieben, eine Dimension des Daseins objektiv 
erklären zu können: Entweder „[g]ehen wir vom Intellectuellen aus [und] 
begreifen […] die Materie nicht [oder wir] gehen […] von dieser als etwas 
Realem aus [und] begreifen […] das Immaterielle nicht“ (ebd.). Dies offen-
bart die Prämisse, dass die Lebenswirklichkeit des menschlichen Daseins 
durch zwei konträre Sphären geprägt ist: das „Intellectuelle“ und das „Re-

ale“ (ebd.). Die erkenntnistheoretische Problematik der Vernunft bezüg-
lich des ganzen menschlichen Daseins besteht darin, dass sie lediglich eine 
Sphäre des Daseins objektiv herleiten und erklären kann. Das ganze Da-
sein des Menschen ist jedoch wesentlich durch die Existenz der zwei 
Sphären geprägt (vgl. an Jacobi, 02.01.1789, ebd., 233). Daraus folgt 
schlicht, dass die Vernunft das ganze menschliche Dasein, vor allem in der 

                                                                                                           
Spiegel reflectirt anders, muß anders reflectiren, entweder weil seine innere Beschaf-
fenheit verschieden ist, oder weil er anders gerichtet ward.“ (AA XV, 247) 

11  Greif sieht in der Schrift Über Proselytenmacherei die „Stoßrichtung“ verfolgt, dass „das 
Erkenntnisvermögen unabhängig von den Begriffen, die wir von den Dingen haben“ 
(GFS XVIII, 99), betrachtet wird. Daraus resultiere, dass Forster den Denkansatz ver-
folgt, dass „es nur Übereinkünfte hinsichtlich des Wissens, das Menschen von der Re-
alwelt haben“ (ebd.), geben könne. Diese Wissensform entsteht durch intersubjektive 
Vermittlung, die die Vernunft als geistige Instanz ermöglicht. Diese Form des Wissens 
wird im Rahmen dieses Artikels als objektive Erkenntnismöglichkeit verstanden, weil 
durch die intersubjektive Interaktion, wenn sie einigend gelingt, etwas intersubjektiv 
Gültiges wie ein feststehend semantisierter Begriff formiert werden kann. Im Kontrast 
dazu ist die erkenntnistheoretische Frage nach der Metaphysik nicht objektivierbar, 
weil die Pluralität der an das Subjekt gebundenen Ansichten jegliche intersubjektive 
Vermittlung verwehrt. 



28   Felix Knode 

 

Vermittlung zwischen diesen beiden Sphären, nicht erklären kann.12 
Denn ein Mensch kann durch die Vernunft die intellektuelle Sphäre des 
Daseins in sich objektiv erklären und so vortäuschen, dies wäre das ganze 
menschliche Dasein. Ein anderer Mensch kann durch die Vernunft die 
reale Sphäre des Daseins in sich objektiv erklären und so vortäuschen, 
dies wäre das ganze menschliche Dasein. „Zwei Welten, eine materielle 
und intellectuelle“ (AA XV, 262) sind in sich durch die Vernunft erst gar 
nicht objektiv erklärbar, denn einen solchen Erklärungsansatz des Da-
seins des Menschen „begreifen wir eben so wenig“ (ebd.). Das ganze 
menschliche Dasein liegt somit außerhalb des Erkenntnisbereichs der 
Vernunft und liegt folglich jenseits des Objektivierbaren. Aus diesem 
Grund wird für philosophische Bestrebungen, die das ganze menschliche 
Dasein umfassen, das Gefühl als subjektives Erkenntnismedium empfoh-
len (vgl. ebd.). Doch das Gefühl wird in diesem Brief Forsters zu einem 
zweischneidigen Erkenntnismedium.13 Es kann weiterführen als die Ver-
nunft und Antworten auf metaphysische Fragestellungen geben. Diese 
Antworten müssen jedoch in dem erkenntnistheoretischen Status der 

                                                 
12  In einem Brief Forsters an Jacobi vom 20.02.1789 impliziert Forster, dass die Vernunft 

als Erkenntnismedium den Menschen zu ihm „mögliche[n] Anschauungsform[en] des 
Daseyns“ (AA XV, 269) führt. Diese sind jedoch als „Resultat[e] des Verhältnisses“ (ebd.) 
der „Eingeschränktheit“ (ebd.) des Menschen zu verstehen. 

13  Die als Fragment eingeordnete und in die Akademie-Werkausgabe aufgenommene 
Schrift mit dem Titel Gefühl von Forster zeigt neben deutlichen Parallelen zu Forsters 
Briefen an Jacobi vom Januar und Februar des Jahres 1789 auch besonders die er-
kenntniskritische Ambivalenz des Gefühls als Erkenntnismedium: „Mich dünkt, wir 
hätten nur untersuchen wollen, ob unser Gefühl in diesem Falle einen wirklichen Be-
weis abgeben kann, und ob es uns je auf etwas zurückführt, wohin es nicht zuerst gelei-
tet worden wäre. Sie wissen, daß eine erste Ursache so wenig wie die allerspecielleste 
der allerspeciellesten Wirkungen, abgeläugnet werden kann. Es kommt nur darauf an, 
ob das Gefühl ohne Vorurtheil über die Natur dieser ersten Ursache Aufschlüsse geben 
kann. Ich zweifle daran.“ (AA VIII, 355) Die aufgeworfene Frage lautet, ob das Gefühl, 
autonom aus sich selbst heraus, dazu befähigt ist metaphysische Erkenntnisse hervor-
zubringen oder ob diese Erkenntnisse des Gefühls lediglich als Resultate innerlicher 
Bedürfnisse, Erwartungen und Wünsche verstanden werden müssen, die im Gefühl 
nach dem Prinzip der sich selbsterfüllenden Prophezeiung vermeintlich real spürbar 
werden. Das Gefühl wird als ›wahres‹ Erkenntnismedium angezweifelt und die Per-
spektive eröffnet, dass metaphysische Erkenntnisse vollkommen im Abseits der 
menschlichen Möglichkeiten liegen. Die Frage nach der Existenz oder Nicht-Existenz 
der metaphysischen Dimension bleibt jedoch weiterhin unangetastet. 
Vgl. für Betrachtung dieser Schrift unter besonderer Berücksichtigung der Freund-
schaft von Forster und Jacobi auch: Uhlig 2000, 162. 



Forster und Jacobi. Eine (Brief-)Freundschaft der Freiheit   29 

Subjektivität betrachtet werden.14 Forster schreibt im selben Brief vom 
08.02.1789 an Jacobi: 

Meine Auskunft […] gebe ich für nichts Besseres aus, als was sie ist, ein 
Traum, eine Ahnung des Gefühls, die vielleicht ihren Grund in einer Vor-
stellungsart hat, an die ich mehr als an eine andere mich gewöhnt habe, 
wie es einem jeden mit der seinigen auch geht. (Ebd.) 

Philosophische Positionen, die das ganze menschliche Dasein umfassen 
wollen, müssen auf dem Gefühl beruhen und sind daher an die Ansicht 
des Subjekts gebunden. Rein subjektive Ansichten haben „ihren Grund in 
einer Vorstellungsart“ (ebd.), die auf Gewöhnung zurückzuführen ist. Das 
heißt, wenn einem Menschen die subjektiven Ansichten eines anderen 
Menschen aufgezwungen werden, ist dies als Eingriff in die Gewöhnung 
und damit in die Subjektivität selbst zu betrachten. Daher ist es eine Form 
der Gewalt, rein subjektive Ansichten vom Subjekt zu lösen und ihnen 
einen intersubjektiven Geltungsanspruch verleihen zu wollen. Die ge-
fühlsbasierten Ansichten eines Subjekts haben daher auch nur für das 
einzelne Subjekt Geltung. Im selben Brief bringt Forster dies radikal und 
in aller Deutlichkeit zum Ausdruck: 

Drum wollen wir nicht aufhören zu schreien : Freiheit, Freiheit, gränzen-
lose Freiheit in Allem, was über das in empirischer Anschauung des Ob-
jectiven Gegebene hinausgeht. Jeder wähle sich seinen Weg, ohne daß es 
auf seine politischen Verhältnisse Einfluß habe, jeder glaube so wenig o-
der so viel, als er kann, jeder sage frei und ohne Furcht, was er glaubt, kei-
ner erfreue sich bloß der Duldung, sondern jeder des anerkannten 
Rechts zu denken, wie und was sein ganzes Wesen mit sich bringt, nur 
der sey ausgeschlossen von unserm Bunde, der auf dem allein selig ma-
chenden Wege zu gehen und das compelle intrare zu mißbrauchen sich 
untersteht; denn er ist der Feind Aller, und deswegen sey jedermanns 
Hand wider ihm. (Ebd., 263f.) 

                                                 
14  Mit dem erkenntnistheoretischen Status der Subjektivität verbindet Forster die Loslö-

sung von „unsere[r] sittliche[n] Verfassung“ (an Jacobi, 20.02.1789, AA XV, 270), denn 
wenn „unser[] Religionsgefühl“ (ebd.) nicht „unabhängig [davon] bleib[t]“ (ebd.), dann 
ist dies „unter allen Mißbräuchen des Despotismus der [S]chrecklichste“ (ebd.), weil 
dadurch „die Freiheit dieses Gefühls“ (ebd.) restringiert wird. „Bloß subjectiv kann ein 
solcher Einfluß wohl gestattet werden“ (ebd.), indem das subjektgebundene „Religi-

onsgefühl […] schneller zum Guten“ (ebd.) führt. 



30   Felix Knode 

 

Diese Briefstelle offenbart eine signifikante Gabelung. Bisher war Forsters 
philosophische Positionierung im Wesentlichen vereinbar mit der Jacobis. 
Der Begriff der Freiheit wird bei Forster an dieser Stelle jedoch entschie-
den differenzierter verwendet und semantisiert, als dies bei Jacobi der Fall 
ist. Bei Forster wird der Begriff der Freiheit primär auf seine Bedeutung 
für die konkrete situative Lebenswirklichkeit bezogen. So ist philosophi-
sche Freiheit in der Realität des öffentlichen Lebens für Forster unabhän-
gig glauben und denken zu können, was subjektiv geglaubt und gedacht 
wird, ohne politische oder sonstige Folgen befürchten zu müssen. Die 
philosophische Begriffsverwendung von Freiheit dreht sich daher hier um 
das Wirkliche und das ist primär das konkret erfahrbare Leben. Der Be-
griff der Freiheit, bezogen auf metaphysische Fragestellungen, artikuliert 
für Forster die Forderung nach gedanklich selbstständiger Meinungsbil-
dung.15 Alles, was „über das in empirischer Anschauung des Objektiv[] 
Gegebene[n] hinausgeht“ (AA XV, 263), verwehrt sich einer intersubjekti-
ven Allgemeingültigkeit, da es immer nur vermeintlich bewiesen werden 
kann. Gerade die Meinungspluralität in metaphysischen Fragen bürgt für 
Forster dafür, dass die metaphysische Sphäre schlichtweg außerhalb der 
menschlichen Erkenntnis liegt (vgl. an Jacobi, 20.02.1789, AA XV, 269f.) 
und daher den einzelnen konkreten Ansichten für die Lebenswirklichkeit 
des Menschen keine Rolle und Funktion zugewiesen werden dürfen.16 
Freiheit wird folglich in der Differenz des Inneren des Menschen zu dem 

                                                 
15  Vgl. für emanzipatorische Tendenzen Forsters hinsichtlich einer autonomen Konstitu-

tion von Meinung, die mit der philosophischen Auseinandersetzung mit Jacobi verlinkt 
ist: Greif 2013 (GFS XVIII). Der Artikel schließt mit der Feststellung, Forster konstatie-
re gegenüber Jacobi (in einem Brief vom 02.01.1789), dass „im Sinne [einer] radikalen 
Subjekttheorie […] alles Nachdenken über Staat und Gesellschaft [ergänzt sei hier: so-
wie religiösem oder philosophischem Glauben] mit dem Vertrauen auf das unhinter-
gehbare Selbstgefühl des einzelnen Subjekts beginnen [müsse].“ (Ebd., 109) 

16  An diese Betrachtungsweise kann die Implikation geknüpft werden, dass mit einer 
Umakzentuierung gesamtgesellschaftlicher Strukturen sympathisiert wird. Denn wenn 
religiöse (und philosophische) Ansichten keine intersubjektive Gültigkeit haben, führt 
die bestehende Ordnung, die in ihrer Legitimierung auf einer (grundlegenden) religiö-
sen Ansicht beruht, die als intersubjektiv gültig deklariert wird, zu einem Daseinszu-
stand, in dem eine Form von Gewalt permanent von außen auf die Menschen einwirkt. 
Es ist eine gesellschaftliche Ordnung, die den Geist des Menschen als stabilisierenden 
Herrschaftsmechanismus (bewusst) zurückhält. Vgl. auch Greif 2013. 



Forster und Jacobi. Eine (Brief-)Freundschaft der Freiheit   31 

Äußerlichen der Lebenswelt deutlich.17 Frei zu sein heißt, sich seines In-
neren als Form eines eigenen Selbst bewusst zu sein.18 Dieses Innere wird 
als unergründlicher Kern des Menschen betrachtet.19 Dieser Kern des 
Menschen wird bei Forsters Vorstellung von realweltlicher Freiheit20, die 
er in Briefen an Jacobi im Jahr 1789 konstituierte, aus dem Innerlichen 
des Menschen in das Äußerliche des „Objektiv[] Gegebene[n] “ (ebd.) pro-
jiziert.  
 

                                                 
17  Greif verdeutlicht dies: „[E]s sind intensive Außenreize, die das Subjekt“ (GFS XV, 88) 

zur innerlichen Autonomiekonstitution von der äußeren Konstruktion der Wirk-
lichkeit führen. Diese Konstitution eines selbstständigen (oder auch geistigen) Ichs ist 
Freiheit und kann von dem Subjekt dazu genutzt werden „sich dem sittlichen und intel-
lektuellen Konformismus zu verweigern“ (ebd.). 

18  Forster schreibt in seiner Schrift Über Proselytenmacherei: „Zum Selbstgefühl erwachen, 
heißt schon frei sein […].“ (AA VIII, 205f.) Selbstgefühl wird in Anlehnung an Frank 
verstanden „als Wahrnehmung des eigenen inneren Zustands“. Damit setzt das Selbst-
gefühl, als Bestimmung des Zustands des Inneren, das Bewusstsein voraus, dass ein ei-
genes Inneres existiert. Erst durch dieses Bewusstsein kann das Innere näher bestimmt 
werden. Freiheit als das Bewusstsein der Existenz des Inneren ist folgerichtig so die 
Prämisse für das Selbstgefühl als Zustandsbestimmung dieses Inneren. (Frank 2002, 
28.) 

19  In Forsters Brief vom 02.01.1789 an Jacobi heißt es: „Von der Form der organischen 
Wesen, dem Realen Substanziellen, was ihnen zum Grunde liegt, können wir uns keine 
Vorstellung machen ; denn das ist eben ihr Wesen, daß sie sich von allen Vorstellun-
gen und Empfindungen unterscheidet. Gleichwohl ist sie immer das einzige Wesentli-
che, die wirkende Ursache selbst, die in uns Vorstellungen hervorbringt.“ (AA XV, 233) 
Das „Substanzielle[]“ (ebd.) ist „die wirkende Ursache selbst“ (ebd.). Diese liegt selbst 
vollkommen außerhalb des Erkenntnisbereichs des Menschen, aber ermöglicht dem 
Menschen überhaupt erst Erkenntnis. Das „Substanzielle[]“ (ebd.) als „wirkende Ursa-
che“ (ebd.) wird vor diesem Hintergrund als metaphysisch gedeutet und als Kern des 
Inneren des Menschen verstanden. Der Mensch kann sich über dieses Innere in dem 
Sinne ›bewusst sein‹, indem er es als Kern seines eigenen Daseins erfasst. Dieses ›Be-
wusstsein‹ beschreibt die Gewissheit, dass dieser eigene Kern existent und real ist. Die-
ser Kern selbst bleibt für den Menschen aber außerhalb jeglicher Erkenntnisfähigkeit. 

20  Bei Forster muss eine Differenz zwischen realweltlicher, das ist menschlicher, Freiheit 
und „vollkommene[r] Freiheit“ (an Jacobi, 08.02.1789, AA XV, 263) gezogen werden. 
Die realweltliche, menschliche Freiheit bezieht sich auf die auslebende Verwirklichung 
des eigenen Selbst‘ in der Lebenswirklichkeit. Dagegen ist die „vollkommene Freiheit, 
Unbeschränktheit, vollkommneres Daseyn und Gemeinschaft, ohne die Möglich-
keit eines Begriffes von Zeit und Raum, d. i. also ohne die Möglichkeit eines Begriffs 
(nach menschlicher Art) überhaupt“. (Ebd)  



32   Felix Knode 

 

III Jacobis Begriff der Freiheit im Vergleich 

 
Hinsichtlich Jacobis philosophischem Begriff der Freiheit, den er vor al-
lem in den Auflagen des Werks Ueber die Lehre des Spinoza in Briefen an 
den Herrn Moses Mendelssohn entwickelt, wird die metaphysische Di-
mension des menschlichen Daseins als Dreh- und Angelpunkt betrachtet. 
Für Jacobi ist es eine lebenswirkliche (Selbst-)Beobachtung des menschli-
chen Daseins, dass der Mensch einen freien Willen hat.21 Dieser freie Wil-
le beweist nach Jacobi, dass der Mensch in seinem ganzen Dasein nicht 
vollständig in den immerwährenden Kreislauf der Natur eingebettet sein 
kann und damit nicht bloß als Materie in ewiger Bewegung zu betrachten 
ist. Einen freien Willen zu haben heißt in diesem Fall die Möglichkeit 
realisieren zu können, das Geistige vor dem Körperlichen zu priorisieren 
und so nicht ausschließlich nur mechanisch im Sinne der materiellen und 
sinnlichen Bedürfnisse handeln zu müssen. Mit dieser Hervorhebung des 
freien Willens des Menschen geht eine besondere philosophische Be-
stimmung von Freiheit einher. In der Vorrede der erweiterten Auflage 
von 1789 des erwähnten Werks wird Freiheit erkenntnistheoretisch wie 
folgt definiert: 

XXVIII. Absolute Selbstthätigkeit läßt keine Vermittelung zu, und es ist 
unmöglich, daß wir das Innere derselben auf irgend eine Art deutlich er-
kennen. 

                                                 
21  So heißt es in der erweiterten Auflage des Werks Über die Lehre des Spinoza von 1789: 

„XXXII. Es bestehet also die Freyheit nicht in einem ungereimten Vermögen, sich ohne 
Gründe zu entscheiden; eben so wenig in der Wahl des Bessern unter dem Nützlichen, 
oder der vernünftigen Begierde: denn eine solche Wahl, wenn sie auch nach den ab-
gezogensten Begriffen geschieht, erfolgt doch immer nur mechanisch; – sondern es be-
steht diese Freyheit, dem Wesen nach, in der Unabhängigkeit des Willens von der Be-
gierde.  

XXXIV. Wille ist reine Selbstthätigkeit, erhoben zu dem Grade des Bewußtseyns, wel-
chen wir Vernunft nennen.“ 
Friedrich Heinrich Jacobi: Werke, hrsg. v. Klaus Hammacher und Walter Jaeschke Bd. 
1,1: Schriften zum Spinozastreit, 164. Fortan im Text zitiert als JWA 1,1. 
Vgl. für die hervorgehobene Bedeutung des Willens in der Philosophie Jacobis auch die 
folgenden Forschungshinweise: Bollnow 1933, 210-214; Baum 1969, 118-123 und zu-
sätzlich: Homann 1973, 184 und 192f. 



Forster und Jacobi. Eine (Brief-)Freundschaft der Freiheit   33 

XXIX. Es kann also die Möglichkeit absoluter Selbstthätigkeit nicht er-
kannt werden; wohl aber ihre Wirklichkeit, welche sich unmittelbar im 
Bewußtseyn darstellt, und durch die That beweist. 

XXX. Sie wird Freyheit genannt, in so fern sie sich dem Mechanismus, 
welcher das sinnliche Daseyn des einzelnen Wesens ausmacht, entgegen 
setzen und ihn überwiegen kann. (JWA 1,1, 163f) 

Nach Jacobi hat der Mensch im innerlichen Kern eine „[a]bsolute Selbst-
thätigkeit“ in sich. „Absolute Selbstthätigkeit“ ist in keinerlei Weise ver-
mittelbar. Dennoch ist sie wirklich in der Gewissheit des Menschen, dass 
er im Inneren von der sinnlich wahrnehmbaren Schöpfung, das ist die 
Natur, zu differenzieren ist. „Absolute Selbstthätigkeit“ muss, in sich, voll-
kommen unabhängig von der Natur betrachtet werden und wird daher als 
Form der geistigen Tätigkeit verstanden, die von etwas Unerzeugtem 
geleistet wird. Dieses Unerzeugte ist das geistige Ich22 des Menschen, 
verstanden als das subjektiv Innere. Die „[a]bsolute Selbstthätigkeit“ kann 
„nicht erkannt werden; […] ihre Wirklichkeit [stellt] sich [jedoch] unmit-
telbar im Bewußtseyn dar, und [kann] durch die That bew[iesen werden]“ 
(ebd.). Aber die, für den Menschen nicht zu erkennende, jedoch existie-
rende „[a]bsolute Selbstthätigkeit“ (ebd.) findet ihre Darstellung aus-
schließlich in „That[en]“ (ebd.), die sich über „das sinnliche Daseyn des 
einzelnen Wesens“ (ebd.) erheben. Diese „That[en]“ (ebd.) folgen dem geis-
tigen Inneren des Menschen, welcher absolut selbsttätig ist. Jacobis Posi-
tion offenbart eine signifikante Differenz zu Forster, denn er nimmt das 
existierende menschliche Dasein als Ausgangspunkt und sieht die Mög-
lichkeit der Wirklichkeit von Freiheit im Menschen selbst als gegeben an, 
unabhängig von konkreten Daseinszuständen. Frei zu sein ist somit eine 
echt menschliche Eigenschaft. Der Mensch hat die Fähigkeit sich dieser 
Eigenschaft bewusst zu werden, indem er dem Dasein des geistigen ‚Ichs‘ 
gewahr wird. Aus diesem Gewahr-Werden resultiert die mögliche Ge-

                                                 
22  Das geistige Ich oder der Geist des Menschen wird in der Beilage VII von Jacobis er-

weitertem Werk Ueber die Lehre des Spinoza in Briefen an den Herrn Moses Mendelssohn 
folgendermaßen annäherungsweise definiert: „Wir besitzen aber, ungeachtet unserer 
Endlichkeit und Natursclaverey – oder scheinen wenigstens durch das Bewußtseyn un-
serer Selbstthätigkeit bey der Ausübung unseres Willens, ein Analogon des Übernatür-
lichen, das ist des nicht mechanisch wirkenden Wesens in uns zu besitzen.“ (JWA 
1,1, 262) 



34   Felix Knode 

 

wissheit des Menschen, nicht ein inhärenter Bestandteil der mechanisch 
gedachten Natur zu sein. Das errungene Daseinsbewusstsein der mögli-
chen Freiheit führt zu der Potenzialität, dass das geistige ‚Ich‘ in die Wirk-
lichkeit des Daseins durch die „That“ (ebd.) transferiert werden kann. An 
dieser Stelle umfasst der Begriff der Freiheit zwei hervorzuhebende Kom-
ponenten: Einerseits setzt dieser Freiheitsbegriff voraus, dass der Mensch 
eine ontologisch bleibende Entität besitzt, die nicht mehr an den materiel-
len Körper gebunden ist. Andererseits resultiert aus dem Bewusstsein, in 
diesem Sinne frei zu sein, die Möglichkeit der Überschreitung des geisti-
gen Ichs in die äußere Wirklichkeit. 
Bewusstes Frei-Sein führt zu einem Daseinsbewusstsein, das die Gewiss-
heit birgt, nicht mit dem Zerfall der Materie des Körpers, das ist der phy-
sische Tod, im Dasein absolut zu enden.23 Die Bedeutung des physischen 
Todes wird auf ein materielles Ereignis reduziert. Der Freiheitsbegriff 
enthält die Herauslösung der menschlichen Existenz aus dem mechani-
schen Seinssystem der Natur und etabliert den Geist als Daseinsmedium 
des Menschen, der einen besonderen ontologischen Status aufweist. Die 
Herauskristallisierung des Geistes als bleibende Entität des menschlichen 
Daseins ist ein hervorzuhebender, erkenntnistheoretischer und anthropo-
logischer Fokus der Philosophie Jacobis. Die Annahme, dass dem Men-
schen aus seinem Inneren heraus die Eigenschaft zugeschrieben werden 
muss, frei zu sein, wird innerhalb dieses philosophischen Denkens zur 
Notwendigkeit, denn die Wirklichkeit von Freiheit und Geist wird unzer-
trennbar zusammengedacht. Vor diesem Hintergrund kann dargestellt 
werden, dass die briefliche Korrespondenz zwischen Forster und Jacobi 

                                                 
23  So heißt es im Vorbericht der dritten Auflage von Jacobis Spinoza-Buch: „Allerdings 

muß dabey [in der Suche nach „reine[r] Wahrheit“] ausgegangen werden von Gefühl 
und Anschauung, es giebt durchaus keinen bloß speculativen Weg zum Innewerden 
Gottes, die Speculation mag bloß hinzutreten und durch ihre eigne Beschaffenheit er-
härten, daß sie für sich leer ist ohne jene Offenbarungen, und sie nur bestätigen, nicht 
sie begründen kann. Weil sie aus sich selbst nur zu einer geistlosen Nothwendigkeit, 
einer Substanz, gelangt, so ist nur über sie vermittelst eines Sprunges, den ich Salto 

mortale genannt habe, hinwegzukommen; es ist aber die geistlose Nothwendigkeit 
und Substanz die Schwungfeder, welche mich hebt, vermöge eines festen und kräftigen 
Auftretens auf dieselbe. Der Geist widerspricht allmächtig dem Urtheil, daß die geistlo-
se Substanz Alles und daß außer ihr Nichts sey.“ (JWA 1,1, 347f.) Vgl. auch: Sandkaulen 
2000, 62f. 



Forster und Jacobi. Eine (Brief-)Freundschaft der Freiheit   35 

über den Begriff der Freiheit durchaus als sehr kontrovers zu betrachten 
ist. So schreibt Forster in einem Brief vom 02.01.1789 an Jacobi: 

Die Frage von Freiheit und Nothwendigkeit begreife ich eben so wenig. 
Sie liegt außer unserm Kreise. […] Nur Eins weiß ich: wo der Geist ist, da 

ist Freiheit; je mehr wir des Lebens in uns haben, desto freier sind wir. 
(AA XV, 236) 

Diese Briefstelle zeigt deutlich die Differenz zwischen Forsters und Jaco-
bis Verständnis von Freiheit auf. Forsters Ausgangspunkt ist die Lebens-
wirklichkeit des Menschen, und wenn diese so gestaltet werden kann, 
dass dort „der Geist ist“, dann „ist [dort auch] Freiheit“ (ebd.). Bei Forster 
ist Freiheit eine fakultative Möglichkeit, die im menschlichen Dasein 
nicht zwingend realisiert ist. Vielmehr muss Freisein erworben werden 
durch die Etablierung des Geistes. Diese Etablierung ist bezogen auf das 
konkrete Leben, denn „je mehr wir des Lebens in uns haben, desto freier 
sind wir.“ (Ebd.) An dieser Stelle wird der thematisierte Freiheitsbegriff 
Forsters als die Entfaltung geistiger Möglichkeiten des Menschen in der 
konkreten, lebenswirklichen Situation verdeutlicht. Freiheit als die gege-
bene Möglichkeit subjektive Ansichten bilden zu können, ohne jegliche 
Konsequenzen befürchten zu müssen, erscheint als Ziel einer emanzipato-
rischen Umgestaltung gesellschaftlicher Umstände. Aus diesem Blickwin-
kel ist verständlich, dass Forster schreibt: „Die Frage von Freiheit und 
Nothwendigkeit begreife ich eben so wenig.“ (Ebd.) Forsters Freiheit ist 
auf die Lebenswirklichkeit gerichtet, während der Fokus bei Jacobi auf 
der Metaphysik liegt.24 Neben der Hervorhebung dieser vehementen Dif-
ferenz bezüglich des Begriffs der Freiheit ist auch auf Gemeinsamkeiten 
und Parallelen hinzuweisen. Eine wesentliche Parallele ist die Annahme 
eines geistigen ‚Ichs‘, das als innerer Kern des Menschen verstanden wird. 
Dieser Kern des Menschen wird als ‚metaphysischer Funken‘ stilisiert.25 

                                                 
24  Uhlig sieht hingegen in dem angeführten Briefzitat ein Beleg dafür, dass Forster auch in 

der Auseinandersetzung mit Jacobis Philosophie „in der Frage des Gottesbegriffes bei 
einem entschiedenen Agnostizismus [blieb]“ (Uhlig 2000, 161). 

25  Angemerkt sei jedoch, dass der Kern des Menschen bei Forster und Jacobi in seiner 
konkreten Ausgestaltung unterschiedlich spezifiziert wird. Dies offenbart die briefliche 
Debatte um Personalität. Forster betont, dass der innerliche Kern des Menschen zwar 
„die wirkende Ursache selbst“ (an Jacobi, 02.01.1789, AA XV, 233) enthalte, jedoch 
gleichzeitig als die einzigartige Beschränkung von jedem einzelnen Menschen das „Un-
göttliche“ (an Jacobi, 08.02.1789, AA XV, 262) sei. Jacobi hingegen betont, dass dieser 



36   Felix Knode 

 

Daraus resultiert, dass Freiheit als Form der Transgression des Geistigen 
ins Materielle betrachtet wird.26 Bei Forster liegt diese Überschreitung 
vor, wenn der Mensch so denken und glauben darf, wie dies aus ihm 
selbst heraus der Fall ist. Bei Jacobi ist die Bewusstwerdung eines geisti-
gen ‚Ichs‘ bereits eine Überschreitung. Schon Forster stellte fest, dass er 
und Jacobi unterschiedliche Fokussetzungen aufweisen. Er schreibt in 
einem Brief vom 27.04.1789 an Jacobi: 

Es ist mir unmöglich, jetzt etwas über Ihre Philosophie zu erinnern, das 
Ihres Anhörens werth wäre ; mein Kopf ist jetzt mit zu vielen heterogenen 
Dingen gefüllt, und am Ende ist es bloß die Verschiedenheit der geläu-

figsten Anschauungsart, die uns trennt. Ich will seyn, um zu denken, und 
Sie wollen denken, um zu seyn ; das ist, im Grunde und genau untersucht, 
ein bloßes Wortspiel. (Ebd., 287) 

Damit stellt Forster selbst die wesentliche Differenz der beiden dar: Fors-
ters Fokussierung auf das Lebenswirkliche und Jacobis Konzentration auf 
das Metaphysische.27 Doch Forster relativiert diese, eigentlich grundle-
gende, Differenz zum „bloße[n] Wortspiel“ (ebd.). An dieser Stelle wird der 
Bogen zurück zum Anfang geschlagen, zu dem besonderen Charakteristi-
kum, das Forster an Jacobi schätzt. Es wurde thematisiert, dass Jacobi mit 

                                                                                                           
Kern als das Göttliche im Menschen betrachtet werden muss (vgl. JWA 1,1, 166ff). Vgl. 
auch die Fußnote 8 dieses Artikels. 

26  Bei Jacobi setzt die Transgression des Inneren ins Äußere als Form der Freiheit bereits 
die als frei betrachtete Aktion voraus, ein von der Natur autonomes Innen als existent 
zu erkennen. Sandkaulen verdeutlicht dies an Jacobis Salto Mortale: „Daß der Sprung als 
ein Sprung aus dem Fatalismus an den Ort des ‚Antispinoza‘ [das ist abstrahiert der Ge-
fühlserkenntnis], einer nur ‚unphilosophisch‘ zu vergewissernden Freiheit, seinerseits 
bereits ein Akt der Freiheit ist, legt sich als Antwort auf diese Frage [der Frage nach der 
„Schwungkraft“ des Salto Mortale] unmittelbar nahe.“ (Sandkaulen 2000, 63.) 

27  Diese Differenzierung in der Schwerpunktsetzung des Denkens offenbart der Brief-
wechsel zwischen Forster und Jacobi bereits deutlich im Januar 1789. In einem Brief 
vom 16.01.1789 reflektiert Forster über die lebenswirkliche Bedeutung von Metaphy-
sik und schreibt an Jacobi: „Allein ich gestehe doch bei alle dem, daß sie [die Metaphy-
sik] mir auch jetzt außer dem Nutzen, die Verstandeskräfte zu schärfen, im Leben 
ziemlich entbehrlich scheint! Das Schlimmste ist, sie gewöhnt den Geist so sehr an ei-
nen gewissen entfernten Gesichtspunkt, der alles faßt, daß man sich hernach zu den 
gewöhnlichen Verhältnissen des sublunarischen Daseyns ordentlich herablassen muß.“ 
(AA XV, 245) Greif verweist im Kontext dieses Briefzitats darauf, dass für Forster die 
Lebenswirklichkeit des Menschen ohne „jenseitige Abhängigkeitsverhältnisse“ (GFS 
XVIII, 109) betrachtet werden solle. 



Forster und Jacobi. Eine (Brief-)Freundschaft der Freiheit   37 

seiner Schrift Ueber die Lehre des Spinoza in Briefen an den Herrn Moses 
Mendelssohn die philosophische Notwendigkeit erörtert, das menschliche 
Dasein auf einer metaphysischen Dimension anzunehmen und so dem 
Menschen aus dem in sich geschlossenen, rein materiellen System der 
Natur zu befreien. Das heißt aber nicht, dass Jacobi seine philosophische 
Position verabsolutiert, sondern Philosophie entsteht für ihn im Dialog 
und damit in der Kultur des subjektiven Meinungsaustauschs. Daher 
schickt er Forster überhaupt erst die Beilagen seines erweiterten Spinoza-
Buches. Daraus resultiert die wesentliche Beobachtung, dass Jacobi auch 
bei einem anderen Verständnis des philosophischen Begriffs der Freiheit 
letztendlich eine ganz ähnliche realweltliche Folgerung wie Forster aus 
diesem Begriff zieht. Denn die Möglichkeit, selbstständig zu denken und 
zu glauben, und dies als Handlung in die Lebenswirklichkeit projizieren 
zu können, bürgt gerade nach Jacobi dafür, dass dem Menschen eine inhä-
rente, geistige Selbsttätigkeit zugeschrieben werden muss.28 Gerade in 
dem, was subjektiv gedacht und geglaubt wird, offenbart sich jeder einzel-
ne Mensch erst als ganzer Mensch in seiner Einzigartigkeit.29 Diese real-
weltliche Schlussfolgerung der Philosophie Jacobis ist mit Forsters Positi-
on gut vereinbar, und so wird deutlich, warum Forster letztendlich doch 
mit Recht behaupten kann: „Ich will seyn, um zu denken, und Sie wollen 
denken, um zu seyn ; das ist, im Grunde und genau untersucht, ein bloßes 

                                                 
28  Homann formuliert dies wie folgt: „Politische Freiheit und Freiheit der Subjektivität 

sind Konkretionen ein und derselben Freiheit […].“ (Homann 1973, 200.) 
29  Sandkaulen hat darauf hingewiesen, dass Jacobis Vernunftkritik vor diesem Hinter-

grund als Loslösung von jeglichen intersubjektiv vorgegebenen Denkstrukturen zu-
gleich auch eine „Haltung einer Aufklärung“ ist, indem „sie das philosophische Prob-
lemfeld der durch Spinoza zu sich gebrachten Moderne aufgräbt, das zeitgenössisch 
aufgeklärte Selbstverständnis zugleich untergräbt, um jenseits bestimmter inhaltlicher 
Vorgaben diejenigen Optionen des Denkens und Handelns allererst freizulegen und in 
ihren Implikationen und Konsequenzen in den Blick zu rücken, zu denen es sich unter 
den Bedingungen moderner Rationalität in Wahrheit ins Verhältnis zu setzen gilt […].“ 
(Sandkaulen 2000, 40.) 
Homann hat ebenfalls bereits darauf hingewiesen, dass in der Philosophie Jacobis eine 
signifikante Subjektivitätsbetonung als Befreiung aus intersubjektiv vorgegebenen 
Strukturen betrachtet werden kann: „Es gibt für Jacobi keine Instanz mehr, die eine 
‚objektive‘, ‚ansichseiende‘ Wahrheit für sich in Anspruch nehmen und sie dem einzel-
nen aufoktroyieren kann. Dies gilt für Staat und Religion, für Wissenschaft und Philo-
sophie.“ (Homann 1973, 190.) 



38   Felix Knode 

 

Wortspiel.“ (Ebd.) Dies wird in einem Brief Forsters an Jacobi vom 
04.05.1789 verdeutlicht: 

Wenn ich Ihnen lieber geworden bin, so haabe ich Ursache mich selbst 
höher zu achten ; denn entschiedene Eigenthümlichkeit ist das, was Sie 
an einem Menschen schätzen. Ich sehe und fühle mich indeßen täglich an-
ders als ich seyn will und soll ; ein Widerspruch der mich in mir selbst 
vernichtet. (Ebd., 289) 

Das grundlegend verbindende Element der Freundschaft von Forster und 
Jacobi ist die gegenseitige Wertschätzung der „entschiedene[n] Eigent-

hümlichkeit“ (ebd.) des anderen. Das heißt vor allem, es besteht die Mög-
lichkeit, die eigene Ansicht und Meinung nach eigenem Denken und Füh-
len zu artikulieren und so dem Freund die eigene Subjektivität offen äu-
ßern zu können. Götz hat hinsichtlich des Briefwechsels von Forster und 
Jacobi darauf hingewiesen, dass Forster seinen Schreibstil in den Briefen 
Jacobis an dessen empfindsamen Duktus anpasst.30 Aber in den Themen, 
über die Forster an Jacobi schreibt, wird von Beginn an deutlich, dass 
Forster eine subjektive Öffnung und gedankliche Auseinandersetzung mit 
Jacobi sucht. Das Jahr 1789 ist als ein Kulminationspunkt dieser Ausei-
nandersetzung zu betrachten und trotz einiger Kontroversen bleibt die 
Freundschaft zwischen Forster und Jacobi bestehen. Die Freiheit zu den-
ken und zu glauben, was rein subjektiv in „entschiedene[r] Eigenthüm-

lichkeit“ (ebd.) gedacht und geglaubt wird, und das anerkannte Recht 
darauf, auch öffentlich oder doch wenigstens in einem kleineren intersub-
jektiven Rahmen zu den eigenen Ansichten stehen zu können, ohne ir-
gendwelche Konsequenzen befürchten zu müssen, ist so zu mindestens in 
dem freundschaftlichen Briefwechsel der beiden realweltlich gegeben. In 
der Freundschaft von Forster und Jacobi ist in der schriftlichen Konversa-
tion eine Offenheit der Ansichten vorhanden, die als tugendhafter Wert 
des zwischenmenschlichen Umgangs erscheint.31 In dieser kontextuellen 

                                                 
30  Vgl. Götz 2007, 13-19. 
31  Koschorke hat für empfindsame Briefwechsel herausgestellt, dass in diesen „nach Mög-

lichkeiten der Wahrheitsfindung [gesucht wird], die nicht von Körperzeichen gewähr-
leistet wird, von Vertrauen, das außerhalb der Reichweite persönlicher Interaktionen 
besteht, von Nähe, die nicht auf sinnlichen Kontakt beruht.“ (Koschorke 1999, 196.) 
Der Briefwechsel Forsters mit Jacobi führt dies in der Gestalt eines subjektiven. philo-
sophischen Meinungsaustauschs vor. 



Forster und Jacobi. Eine (Brief-)Freundschaft der Freiheit   39 

Einbettung bekommt die Freundschaft von Forster und Jacobi freiheitli-
che Züge, denn ihr persönliches Verhältnis, wenn auch hier nur nachweis-
lich die Brieffreundschaft, wird zu dem durch Schrift geschaffenen, virtu-
ell geistigen Raum, in dem das geistige ‚Ich‘, um in dieser Ausdrucksweise 
zu bleiben, nach außen in die Lebenswirklichkeit treten kann.32 
 
IV Freiheit und die Ansichten vom Niederrhein 

 
Der thematisierte Freiheitsbegriff Forsters wird im Folgenden in dem 
ersten Band der Ansichten vom Niederrhein aus dem Jahr 1790 anhand von 
drei Themenkomplexen thesenhaft diskutiert: Freiheit wird als „unveräu-
ßerliches Gut“ (AA IX, 8) deklariert; sie erscheint als Leitgedanke der Wirt-
schaftspolitik der Herzogtümer Jülich und Berg und sie ist nicht zuletzt 
auch in der Ästhetikauffassung, die in den Ansichten am Beispiel der dar-
stellenden Kunst vorgestellt wird, als geistige Möglichkeitsentfaltung in 
Form der Imagination sehr präsent. Die Elemente einer Ästhetikauffas-
sung, die in den Ansichten konzipiert werden, stehen als erstes im Vorder-
grund. Im sechsten Kapitel der Ansichten heißt es: 

Das Vergnügen, welches man bei dem Anblick eines Kunstwerkes emp-
findet, wird dadurch geschärft, daß man die aus der Geschichte und My-
thologie entlehnten Subjekte schon kennt, und die Ausführung des Künst-
lers, seine Wahl des rechten Gefühlergreifenden Augenblicks, sein Studi-
um der Natur in Zeichnung, Charakteristik, Stellung, Farbe, Beleuchtung 
und Kleidung der dargestellten Personen dagegen halten kann. Allein von 
allem, was während dieses Anschauens und Vergleichens in uns vorgeht, 

                                                 
32  Koschorke konstatiert zum Kommunikationsmedium der Schrift im 18. Jahrhundert: 

„Die Schrift ist […] keineswegs nur Träger von Inhalten und als Medium neutral; sie 
unterhält eine enge Komplizenschaft mit der Ideologie von Tugend / Entkörperung / 
Seele, für die sie das Forum bietet. Allgemeiner ausgedrückt: Schriftlichkeit ist ein kom-
munikationstechnisches Korrelat des diskursiven Phänomens ‚Seele‘“ (Koschorke 1999, S. 
196.)  
Forster und Jacobi können sich gegenseitig im Briefwechsel ihr Inneres (vor allem in 
Form von Meinungen) mitteilen, wodurch ein virtuell geistiger Raum entsteht, da die 
Schrift als kommunikatives Medium des Briefes entkörperlicht und einer bestimmten 
Interaktionssituation enthoben ist. Dieser kommunikative Raum kann aufgrund der si-
tuativ gesellschaftlichen Unspezifiziertheit der konkreten Kommunikationssituation 
genutzt werden, ‚nach dem Menschen im Menschen‘ zu fragen und nicht ‚nach der Rol-
le‘, die ein Mensch gesellschaftlich situativ einnimmt. 



40   Felix Knode 

 

läßt sich dem Abwesenden mit Worten wenig mittheilen, was seiner Ein-
bildungskraft behülflich seyn könnte, sich ein ähnliches Phantom des 
Kunstgebildes zu entwerfen. (Ebd., 37f.) 

Die These zu den Elementen einer Ästhetikauffassung lautet, dass die 
Herauskristallisierung der eigenen Fähigkeit der Einbildungskraft her-
vorgehoben wird, weil in ihr die „entschiedene Eigenthümlichkeit“ (AA 
XV, 289) des Menschen zu einer Form der Ich-Konstitution gelangen 
kann. Durch die Betrachtung von darstellender Kunst wird in der Imagi-
nation ein gedanklicher Möglichkeitsraum geschaffen, der die Prämisse 
von Freiheit, und zwar die Existenz eines geistigen ‚Ichs‘, erfahrbar macht. 
„Das Vergnügen“ (AA IX, 37) an der darstellenden Kunst liegt im Abgleich 
der eigenen Phantasie mit der des Künstlers, die mit einem Bild zu einem 
bestimmten Sujet vor dem Betrachtenden ausgebreitet ist. Der Betrach-
tende eines Bildes, das „entlehnte[ ] Subjekte [aus der Geschichte und My-
thologie]“ (ebd.) darstellt, kann durch die Einbildungskraft ein eigenes 
Imaginationsbild schaffen, wie er das Sujet als Bild denkt. Die Betrachtung 
von darstellender Kunst als Repräsentationsform von ästhetischer Wahr-
nehmung wird zu einem imaginativ virtuellen Möglichkeitsraum, indem 
das geistige ‚Ich‘ des Subjekts zu einer Art und Weise der (zumindest par-
tiellen) selbstständigen Artikulation kommt. Diese Wahrnehmung von 
Kunst wird zu einer Form der Erfahrbarkeit der eigenen Subjektivität, die 
zu einem freiheitlichen Daseinsbewusstsein führen kann. 
Hinsichtlich des Themenkomplexes der Freiheit in wirtschaftspolitischer 
Hinsicht weist Uhlig darauf hin, dass die Beschreibung des Reichtums von 
Düsseldorf und der beiden erwähnten umliegenden Herzogtümer als 
sympathisierender und lobender Rekurs auf Jacobi gedeutet werden kann: 

Ohne namentliche Nennung ist Jacobi im ersten Band der Ansichten vom 
Niederrhein […] hintergründig beständig gegenwärtig. Die begeisterte Be-
schreibung des Wohlstandes von Düsseldorf und den Herzogtümern Jü-
lich und Berg mit dem Lob ihrer liberalen Administration stellt eine kaum 
verhüllte Huldigung an Jacobi dar. Dagegen kontrastiert die düstere Schil-
derung der depravierenden Stagnation Kölns […].33 

Zu fragen ist an dieser Stelle, wie der liberale wirtschaftspolitische Dis-
kussionszusammenhang mit dem Themenkomplex des thematisierten 

                                                 
33  Uhlig 2000, 164. 



Forster und Jacobi. Eine (Brief-)Freundschaft der Freiheit   41 

Freiheitsbegriffs Forsters zusammenhängt. Die These, die an dieser Stelle 
diskutiert wird, lautet, dass eine liberale Wirtschaftspolitik als Teilsubsti-
tut in den Prozess der gesamtgesellschaftlichen Schaffung von gedankli-
cher Freiheit integriert ist. Im fünften Kapitel der Ansichten heißt es: 

Durch die ins Unendliche vervielfältigten Gesetze und landesherrlichen 
Verordnungen, so gut es oft damit gemeint seyn mag, und durch jene, von 
Schmeichlern und Parasiten so gepriesene Kleingeisterei der Fürsten, die 
mit unermüdeter Sorgfalt in eines jeden Bürgers Topf gucken, oder gar 
sich um seine Privatmeinungen und Gedanken bekümmern, richten die 
Regenten allmälig, ohne es selbst zu wollen, ihre Staaten zu Grunde, in-
dem sie die freie Betriebsamkeit des Bürgers hemmen, mit welcher zu-
gleich die Entwickelung aller Geistesfähigkeiten aufhört. (AA IX, 36) 

Wo Freiheit ist, da ist auch Geist. In negativer Konsequenz resultiert dar-
aus aber auch, dass dort, wo keine Freiheit gegeben ist, auch der Geist 
verkümmert. Die Wirtschaft wird als Visualisierung dieser Ansicht heran-
gezogen. Dort, wo die Wirtschaft im kameralistischen und merkantilisti-
schen Verständnis durch Verordnungen der Obrigkeit stark reguliert ist, 
ist sie schwach, weil die Verordnungen die Handlungsfreiheit und damit 
grundsätzlich Handlung unterbinden, während eine liberale Politik Hand-
lungsfreiheit des Bürgers ermöglicht und damit Handlung anregt. „[D]ie 
freie Betriebsamkeit des Bürgers“ (ebd.) steht in enger Korrespondenz mit 
der „Entwickelung aller Geistesfähigkeiten“ (ebd.). Denn wenn Ersteres 
blockiert wird, dann wird auch Letzteres zugrunde gerichtet. Andersher-
um heißt das aber auch, dass die Förderung der „Entwickelung aller Geis-
tesfähigkeiten“ (ebd.) die „Betriebsamkeit des Bürgers“ (ebd.) und damit 
auch den Wohlstand steigert. Das thematisierte Verständnis von Freiheit 
ist in dem Sinne hier latent präsent, indem die Entwicklung und Entfal-
tung der geistigen Fähigkeiten mit der Handlungsfähigkeit kombiniert 
werden. Die Quintessenz dieser Ansicht ist, dass freie Bürger sowohl geis-
tig als auch handlungsbezogen mehr Fähigkeiten und Möglichkeiten in-
nehaben und so viel eher dazu in der Lage sind, Wohlstand zu schaffen. 
Im zweiten Kapitel der Ansichten wird Freiheit als ein „unveräußerliches 
Gut“ (ebd., 8) des Menschen postuliert. Die schreibende Instanz des Reise-



42   Felix Knode 

 

berichts34 stellt sich auf dem Ehrenbreitstein bei Koblenz in Anbetracht 
einiger Gefangener die Frage, ob es aus einer humanen und würdevollen 
Sicht heraus tatsächlich ein Fortschritt ist, dass die Todesstrafe abge-
schafft wurde. So lässt das schreibende Subjekt den Leser an seiner An-
sicht folgendermaßen teilhaben: 

Ich will hier nicht untersuchen, ob ein Mensch befugt seyn könne, einem 
andern das Leben zu nehmen ; aber wenn es Güter giebt, die unantastbar 
und allen heilig seyn sollen, so ist das Leben gewiß nicht das einzige, wel-
ches unter diese Rubrik gehört ; auch diejenigen Zwecke des Lebens gehö-
ren hieher, ohne welche der Mensch seinen Rang auf der Leiter der Wesen 
nicht behaupten kann, ohne welche er Mensch zu seyn aufhören muß. Die 
Freiheit der Person ist unstreitig ein solches, von der Bestimmung des 
Menschen unzertrennliches und folglich unveräußerliches Gut. (AA IX, 8) 

„Die Freiheit der Person“ (ebd.) ist als ein „Zweck[] des Lebens“ (ebd.) zu 
betrachten, der als Bedingung des Menschseins verstanden wird. Denn 
ohne die Möglichkeit „die Freiheit der Person“ im Leben verwirklichen zu 
können, kann der Mensch seiner „Bestimmung“ (ebd.) nicht mehr gerecht 
werden. Freiheit wird in den Ansichten als die Bestimmung des Menschen 
betrachtet und ist in dem Sinne ein „unveräußerliches Gut“ (ebd.), indem sie 
immer als Bezugspunkt das geistige ‚Ich‘ des Menschen hat und der ein-
zelne Mensch aus diesem Grund in keinem Fall absolut von ihr beraubt 
werden kann. Doch neben der bloßen Möglichkeit frei zu sein, müssen die 
konkreten, situativen Lebensumstände des Menschen den Überschrei-
tungsprozess vom Inneren ins Äußere zulassen. Dementsprechend kön-
nen äußere Umstände des Lebens so gestaltet werden, dass Freiheit für 

                                                 
34  Mit Wuthenow wird begründet, dass von einem Subjekt bei den Ansichten ausgegangen 

werden muss, das von Forster selbst zu differenzieren ist. Wuthenow stellt fest, dass die 
Ansichten vom Niederrhein „keinerlei Nachsicht mehr für unvermeidliche Subjektivität 
der Anschauungen und Darstellung [erbittet]“. Dort heißt es weiter: „Aber das Subjekti-
ve ist nicht das Private. […] Das Subjekt der Ansichten liefert die Reflexionen nicht will-
kürlich und sporadisch, sondern überlegt, ausführlich in längeren Digressionen, die al-
lerdings den Hauptteil des Werkes ausmachen und die bereits nicht mehr persönliche 
Meinungen, sondern Interpretationen darstellen. Das Subjekt bleibt gegenwärtig, aber 
als ein aufnehmendes und reagierendes. So hört in den Ansichten die Reisebeschreibung 
auch auf autobiografisch zu sein. Das Private wird kaum gestreift; Selbstinteresse wird 
durch Weltinteresse abgelöst.“ (Wuthenow 1970, 63f.)  



Forster und Jacobi. Eine (Brief-)Freundschaft der Freiheit   43 

manche Menschen nicht mehr realisierbar ist. So schreibt das Subjekt der 
Ansichten weiter: 

Wenn also der bürgerliche Vertrag ein so schreckliches Übel, wie die ge-
waltsame Beraubung eines unveräußerlichen Gutes, über einen Menschen 
um der Sicherheit Aller willen verhängen muß, so bleibt zu entscheiden 
übrig, ob es nicht zwecklose Grausamkeit sey, das Leben durch ewige Ge-
fängnißstrafe in fortwährende Quaal zu verwandeln, wobei es schlechter-
dings zu keiner andern Absicht, als zum Leiden erhalten wird, anstatt es 
durch ein Todesurtheil auf einmal zu enden? (Ebd.) 

Die Frage, die das schreibende Subjekt ausdrückt, lautet konkret, ob ein 
Leben, das keine Realisierungsmöglichkeit mehr hat frei zu sein, ein le-
benswertes Leben ist. Der Freiheitsbegriff, den Forster mit Jacobi im Jahr 
1789 brieflich diskutiert, ist nicht bloß als ein philosophisches Konzept 
neben dem Leben, sondern vielmehr als realweltliche konsequente Forde-
rung zu betrachten. So avanciert der Freiheitsbegriff zur Leitidee eines 
lebenswerten Daseins und wird in den Ansichten facettenreich diskutiert. 
Ein Leben, das jedweder Möglichkeit frei zu sein beraubt ist, erscheint der 
schreibenden Instanz dem Menschen nicht mehr angemessen. So kann die 
Ansicht des schreibenden Subjekts zugespitzt zusammengefasst werden, 
dass der Mensch entweder im Leben die realisierbare Möglichkeit hat, frei 
zu sein, oder sonst der Tod dem Leben vorzuziehen ist. Diese radikale 
Rollen- und Funktionszuweisung der Freiheit für das menschliche Dasein 
wird zu Beginn der Ansichten vom Niederrhein entwickelt und wirkt wie 
eine Programmatik, die über dem Reisebericht steht. Die These zu diesem 
programmatischen Beginn des Reiseberichts lautet, dass Freiheit an die 
äußere Zustandsform des menschlichen Daseins gebunden ist. Daraus 
folgt, dass die Anlage frei zu sein zwar im Inneren des Menschen veran-
kert ist, doch dass die äußeren Daseinsumstände der Lebenswirklichkeit 
die Realisierung dieser Anlage auch zulassen müssen. Wenn Freiheit nicht 
verwirklicht werden kann, liegt dies ausschließlich an der Formierung 
eines Zustands der äußeren Daseinsform, die dem ganzen Menschen nicht 
gerecht wird. 
 



44   Felix Knode 

 

V Fazit 
 
Abschließend zeigt die thesenhafte Besprechung, dass der Freiheitsbegriff 
Forsters, der in der brieflichen Korrespondenz mit Jacobi konstituiert 
wurde, den Ansichten vom Niederrhein als Leitidee zugrunde liegt. In die-
sem Zusammenhang ist anhand von drei Themenkomplexen in dem ers-
ten Band der Ansichten Freiheit als Idee des menschlichen Daseins thema-
tisiert worden. Die Existenz eines geistigen ‚Ichs‘, als Quelle von Subjekti-
vität, bildet die Voraussetzung von Freiheit. Daran anknüpfend ist Frei-
heit eine Möglichkeit, die je nach Zustand der äußeren Daseinsform ver-
wirklicht werden kann, als Überschreitung des geistigen ‚Ichs‘ in die äuße-
re Struktur der Lebenswirklichkeit. Die nicht gegebene Möglichkeit von 
Freiheit liegt demnach immer an dem äußeren Zustand der Daseinsform 
des Menschen. Dieser Standpunkt evoziert gesellschafts- und systemkriti-
sche Tendenzen, die die Verwirklichung von Freiheit in äußeren Struktu-
ren als oberste Priorität setzt. Goldstein pointierte dies in seinem Vor-
wort, einer Neuauflage des Reiseberichts Forsters von 2016, prägnant 
folgendermaßen: „Für Forster, das sollten die Ansichten vom Niederrhein 
zum Ausdruck bringen, gab es keine Alternative zur Freiheit.“35 
 
 
Literaturverzeichnis 
 

Baum, Günther: Vernunft und Erkenntnis. Die Philosophie F. H. Jacobis. 
Bonn, 1969. 

Bollnow, Otto Friedrich: Die Lebensphilosophie F. H. Jacobis. Stuttgart, 
1933. 

Emmel H. u. Rücker, S.: „Gefühl“ (Abschnitt II), in: Historisches 
Wörterbuch der Philosophie. Band 3: G-H, hrsg. v. Joachim Ritter, 
Basel/Stuttgart 1974, 89-93. 

Frank, Manfred: Selbstgefühl. Eine historisch-systematische Erkundung, 
Frankfurt am Main 2002. 

                                                 
35  Goldstein 2016, 25. 



Forster und Jacobi. Eine (Brief-)Freundschaft der Freiheit   45 

Götz, Carmen: „Der Stoff, aus dem die Netze sind. Einige Gewebe-
proben aus dem Briefwechsel zwischen Georg Forster und 
Friedrich Heinrich Jacobi“, in: GFS XII (2007), 1-23. 

Goldstein, Jürgen: „‚Mein lieber Forster, Sie gehen auf Kohlen.‘ 
Eine Reise in den Zeiten der Revolution“, in: Ansichten vom 
Niederrhein, von Brabant, Flandern, Holland, England und Frankreich 
im April, Mai und Junius 1790 von Georg Forster, hrsg. v. Christian 
Döring, Berlin 2016, 11-29. 

Greif, Stefan: „‚Zum Selbstgefühl erwachen, heißt schon frei sein‘. 
Forsters Abhandlung Über Proselytenmacherei in der Berlinischen 
Monatsschrift“, in: GFS XVIII (2013), 93-110. 

Greif, Stefan: „Das Diskontinuierliche als Kontinuum. Aufklärung 
und Aufklärungskritik im Werk Georg Forsters“, in: GFS XV 
(2010), 77-93. 

Homann, Karl: F.H. Jacobis Philosophie der Freiheit, Freiburg/München 
1973. 

Jacobi, Friedrich Heinrich: Werke. Gesamtausgabe hrsg. v. Klaus 
Hammacher und Walter Jaeschke. Band 1,1: Schriften zum Spinoza-
streit, Hamburg/Stuttgart 1998. 

Koschorke, Albrecht: Körperströme und Schriftverkehr. Mediologie des 
18. Jahrhunderts. München 1999. 

Peitsch, Helmut: Georg Fosters „Ansichten vom Niederrhein“. Zum 
Problem des Übergangs vom bürgerlichen Humanismus zum 
revolutionären Demokratismus. Frankfurt am Main 1978. 

Rasmussen, Detlef: „Georg Forster, Wilhelm von Humboldt und die 
Idee der Freiheit“, in: Der Weltumsegler und seine Freunde. Georg 
Forster als gesellschaftlicher Schriftsteller der Goethezeit, hrsg. v. Detlef 
Rasmussen, Tübingen 1988, S. 133-174. 

Sandkaulen, Birgit: „Dass, was oder wer? Jacobi im Diskurs über 
Personen.“, in: Friedrich Heinrich Jacobi. Ein Wendepunkt der geistigen 
Bildung der Zeit, hrsg. v. Walter Jaeschke / Birgit Sandkaulen, 
Hamburg 2004, S. 217-237. 



46   Felix Knode 

 

Sandkaulen, Birgit: Grund und Ursache. Die Vernunftkritik Jacobis, 
München 2000. 

Uhlig, Ludwig: „Forster und Jacobi“, in: Germanisch-romanische 
Monatsschrift 50, 2 (2000), 155-170. 

Wuthenow, Ralph-Rainer: Vernunft und Republik. Studien zu Georg 
Forsters Schriften, Bad Homburg u.a. 1970. 



Axel Rüdiger 

 

Der Republikanismus in Georg Forsters An-

sichten vom Niederrhein 

 

 
I Benjamin Franklin und die Antinomie der politischen Ver-
nunft 
 
Das politische Maß, an dem Forster auf seiner Reise 1790 in Brüssel ange-
kommen, die dortige Revolution von Brabant bewertet, wird von Benja-
min Franklin personifiziert, da dieser „der ehrwürdigste Name [ist], den 
das achtzehnte Jahrhundert ausgesprochen hat“. (AA IX, 194) Franklin 
repräsentiert als Gelehrter und Politiker der frisch gegründeten USA für 
Forster die praktische Einheit von Aufklärung und Revolution und sym-
bolisiert eine Jahrhundertidee, in der die Zeit gemeinsam mit der Ent-
wicklung der Menschheit vorrückt. An anderer Stelle hat Forster dies 
noch weiter konkretisiert: 

Vernunft – und nur durch Vernunft mögliche Tugend, also wieder nur 
Vernunft und nichts als Vernunft – ist der Zauber, womit Benjamin Fran-
klin den Himmel und die Erde bezwang; Vernunft ist die Tyrannenbändi-
gerin, der einst die runde Erde das ewige Triumphlied zujauchzen wird; 
Vernunft ist das Element, worin das Menschengeschlecht allein seine Be-
stimmung erreichen kann. Unzertrennlich sind Vernunft, Tugend und 
Freiheit, und keine ist je vollkommen ohne die anderen; darum hassen die 
Tyrannen Vernunft, denn sie hassen Tugend und Freiheit. (AA VIII, 312) 

In diesem Sinne steht der republikanische Eigenname Franklins für alle 
Fortschritte, die Forster 1790/91 im Anschluss an die amerikanisch-
französische Doppelrevolution erreichbar erscheinen. Dazu zählen neben 
den Menschenrechten (vgl. AA IX, 146), der Herrschaft des Gesetzes und 
der Pressefreiheit auch die Sicherheit von Leben und Eigentum, das Prin-
zip der Öffentlichkeit (ebd., 211) sowie vor allem die Tatsache, dass „die 



48   Axel Rüdiger 

 

große Masse des Menschengeschlechts“ endlich beginnt aus „einem Zu-
stande der Unmündigkeit“ herauszutreten (ebd., 174).1  
Gleichwohl stellt sich für Forster das Verhältnis von Revolution und Ge-
genrevolution in den Ansichten alles andere als einfach dar. Das zeigt sich 
darin, dass die bloße Berufung auf republikanische Namen und Traditio-
nen nicht vor Missbrauch geschützt ist und noch lange keine fortschrittli-
che Politik im Sinne der von Forster unterstützten Aufklärung garantiert. 
Exemplarisch erweist sich dies gerade in Brüssel und den Österreichi-
schen Niederlanden, wo sich 1789/90 sogar eine reaktionäre Ständefron-
de auf Franklin und die amerikanische Revolution berief, so dass, wie 
Forster klagt, „der Name FRANKLIN […] entheiligt (ward), indem man 
[…] Priestersklaven damit schmückte“ (ebd., 194). Deutlich wird an diesem 
Urteil, dass Forster scharf zwischen dem modernen Republikanismus der 
Aufklärung und dem feudalen Republikanismus der aristokratischen 
Stände unterscheidet, obwohl sich beide auf die Sprache jenes ‚atlanti-
schen Republikanismus‘ berufen, für den der Name Franklins steht.  
Wie ernst es Forster mit dieser politischen Differenzierung ist, zeigt sich 
darüber hinaus darin, dass er dieselbe auf den Begriff der Politik im All-
gemeinen überträgt. Politik erschließt sich demnach nicht aus einer ein-
dimensionalen, partikularen Perspektive; sie muss vielmehr als in sich 
widersprüchlich begriffen werden, was gerade in revolutionären Zeiten, 
in denen sich alle Parteien auf das Recht und sogar auf den Republikanis-
mus berufen, von besonderer Notwendigkeit ist. In diesem Sinne legt sich 
Forster nicht von vornherein auf eine bestimmte Partei fest: 

Der wüthigste Demokrat und der eigenmächtigste Despot führen heutiges 
Tages nur Eine Sprache; Beide sprechen von der Erhaltung und Rettung 
des Staats, von Recht und Gesetz; Beide berufen sich auf heilige, unver-
letzbare Verträge, […]. Mich dünkt, etwas Wahres und etwas Falsches liegt 
auf beiden Seiten zum Grunde; Beide haben Recht und Unrecht zugleich. 
(Ebd., 124f.) 

Insofern die Dogmatik normativer Voreingenommenheit in solch unent-
scheidbaren Situationen nicht zur Wahrheit führt, müsse anerkannt wer-
den, dass „die Politik […] ihre Antinomien wie eine jede menschliche Wis-
senschaft (hat), und es […] in der Welt nichts Absolutes (giebt), nichts Posi-

                                                 
1  Ich folge bei dieser Aufzählung Peitsch 1978, 357f. 



Der Republikanismus in Georg Forsters Ansichten vom Niederrhein   49 

tives, nichts Unbedingtes, als das für sich Bestehende, welches wir aber 
nicht kennen“ (ebd., 125). Der Anspruch die Politik wissenschaftlich zu 
behandeln, erfüllt sich demnach keineswegs in einer reduktionistischen 
Perspektive, sondern setzt vielmehr die Anerkennung der Antinomien der 
politischen Vernunft voraus, die Forster hier ganz nach dem Vorbild von 
Immanuel Kants Antinomien der theoretischen und praktischen Vernunft 
entwirft.2 Wie bei Kant konstituiert diese Antinomie einen offenen Anta-
gonismus innerhalb von Politik, dessen dynamische Qualität sich weder 
einseitig aufheben lässt noch über einen mechanischen Kompromiss oder 
ein Gleichgewicht quantifiziert oder neutralisiert werden kann.3 
Aus diesem Grunde kritisiert Forster alle Versuche, der Gesellschaft einen 
„politischen Mechanismus“ aufzuzwingen; egal ob es sich hierbei um eine 
theokratisch-despotische „Universalmonarchie“ oder um „ein entgegenge-
setztes System von republikanischen Grundsätzen“ handelt (ebd., 126f.). 
Wenn eine Universalrepublik zu einem Mechanismus erstarrt, sinkt sie 
folglich auf denselben Despotismus herab, welcher der „Universalmonar-
chie“ zu eigen ist. Für Forster ist der antagonistische Charakter der Politik 
notwendig mit der „Spontaneität“ und der „Excentricität“ politischer Sub-
jektivität verbunden, „ohne welche sich der höchste Punkt der Ausbildung 
gewisser Anlagen nicht erreichen läßt“ (ebd., 128). Denn, so fügt er hinzu: 

nur im Streit entgegengesetzter Begierden und Vorstellungsarten offen-
bart sich die Vernunft in ihrer erhabenen Größe; durch ihn bewährt sich 
die Vollkommenheit des sittlichen Gefühls als die rührendschöne Blüthe 
der Menschheit. (Ebd.) 

Insofern führt politische Tendenz zum mechanischen Despotismus daher 
sowohl in seiner monarchischen wie republikanischen Variante zum poli-
tischen Stillstand und zur kulturellen Depravation. 
Das heißt allerdings nicht, Forster würde den vernünftigen Universalis-
mus der Menschheit zugunsten eines umkämpften Relativismus über-
haupt ablehnen. Worum es ihm geht, ist ein antinomischer bzw. antago-
nistischer Universalismus, der die Menschheit über ihren exzentrischen 

                                                 
2  Vgl. hierzu Rüdiger 2018. 
3  Das hat Forster schon zuvor herausgearbeitet. „Das Mittel zwischen den Extremen, 

welches manche Philosophen so eifrig suchten, und oft zu finden wähnten, das voll-
kommene Gleichgewicht der Kräfte, ist Ruhe, aber Ruhe des Todes.“ (AA V, 195) 



50   Axel Rüdiger 

 

Antagonismus dennoch eint.4 Diesem Verständnis von Universalität und 
Vernunft liegt eine exzentrische bzw. exzessive Subjektivität zugrunde, 
welche auf den Widerstreit zwischen den partikularen Individuen und der 
allgemeinen Gesellschaft, den Kant auch als „ungesellige Geselligkeit“ 
beschreibt, verweist.5 In der Politik ist diese Subjektivität über die wider-
streitende demokratische und despotische Achse zugleich auf ein parado-
xes Konzept von Autonomie festgelegt, das Forster aus der Kontroverse 
zwischen Kant und Herder wohl gut bekannt war.6 Dieses antinomische 
Problem der Subjektivität, das neben Herder, Kant und Hegel auch bei 
Forster präsent ist, lässt sich folgendermaßen zusammenfassen: „Auto-
nom-Sein verpflichtet das Subjekt dazu, Teil einer Sittlichkeit seiner Le-
benswelt zu sein, die just immer auch wieder seiner Autonomie zu wider-
sprechen scheint.“7 
 
II Die Geschichte des Republikanismus und die Kritik der 
Whig History 
 
Da es bezüglich Forsters politischer Theorie und Praxis höchst gegensätz-
liche Positionen gibt, denen oft Missverständnisse zugrunde liegen, die 
sich eher dem jeweiligen politischen Zeitgeist als der konkreten Ideenge-
schichte verdanken, soll an dieser Stelle skizzenhaft die jüngere histori-
sche Republikanismusforschung zusammengefasst werden, die sich in-
nerhalb der Cambridge School der politischen Ideengeschichte intensiv 
mit diesem Problem auseinander gesetzt hat. 
Der epistemologische Einschnitt in der Historiografie des Republikanis-
mus beginnt mit einer radikalen Kritik der liberalen Whig History ein-
schließlich ihrer marxistischen Derivate durch John G.A. Pocock und 
Quentin Skinner.8 Ein erstes Resultat dieser Kritik war die Wiederentde-

                                                 
4  Eine hierfür typische Formulierung lautet: „Der Wechsel der Verhältnisse, der Zusam-

menstoß streitender Kräfte, der Contrast entgegengesetzter Ereignisse – diese hin und 
her strömende Fluth im Ocean der Menschheit läutert und bestimmt überall die Begrif-
fe, und giebt ihnen auch Einfluß auf Handlungen.“ (AA V, 197) 

5  Kant 1983, 37. 
6  Vgl. zu dieser Kontroverse Proß 1997, Riedel 1989, Sikka 2011 und Spencer 2012. 
7  Finkelde 2015, 33f. 
8  Die Fundamentalkritik an der britischen Whig History als nationalistisches Projekt 

geht zurück auf Herbert Butterfield. (Vgl. Butterfield 1931) „What happened in Cam-



Der Republikanismus in Georg Forsters Ansichten vom Niederrhein   51 

ckung der ‚atlantisch republikanischen Tradition‘, deren wichtigster Aus-
gangspunkt der politische, kulturelle und philosophische Schmelztiegel 
von Florenz in der Renaissance war.9 Ausgehend von Niccolò Machiavelli 
wurde diese republikanische Traditionslinie über Holland und England 
im 17. Jahrhundert, mit James Harrington als wichtigem Bezugspunkt, bis 
hin zur nordamerikanischen Unabhängigkeitsrevolution rekonstruiert. 
Als Leitfaden diente hierbei die republikanische Terminologie des ‚Bür-
gerhumanismus‘ (civic humanism), deren Kontinuitäten und Modifikatio-
nen in gewandelten historisch-politischen Kontexten untersucht wurden. 
Innerhalb der an Pocock und Skinner anschließenden Cambridge School 
wurde die normativ-politisch stark aufgeladene atlantische Kontinuitäts-
these des Republikanismus durch detaillierte Studien zur Geschichte der 
politischen Ökonomie ergänzt, wobei nun die schottische Aufklärung 
stärker in den Vordergrund trat.10 Trotz dieser Schwerpunktverlagerung 
spielte jedoch immer noch die Kritik am geschichtsmächtigen Whig-
Narrativ eine wesentliche Rolle, in welche auch die neukantianische Per-
spektive der Rechtsphilosophie einbezogen wurde. Über David Hume und 
Adam Smith trat die Kritik an der alten Whig-These vom sächsisch-
germanischen Ursprung der rebellischen Freiheit hervor, die zugunsten 
eines modernen Freiheitsverständnisses abgelöst wurde, das mit dem 
Handel und der arbeitsteiligen Kommerzgesellschaft bei politischer Ga-
rantie des Eigentumsrechtes der Bürger einherging. 
Der von Cambridge ausgehende neue methodische Ansatz wurde in der 
Folge inhaltlich verallgemeinert, wobei schließlich das gesamteuropäische 
Erbe des Republikanismus in größeren Forschungsprojekten der Euro-
pean Science Foundation untersucht wurde.11 Die mit dieser Ausweitung 
des Blicks eingeleitete Relativierung der einseitigen Fixierung des Repub-
likanismus auf die ‚atlantische Traditionslinie‘ und die nordamerikanische 
Revolution führte schließlich auch zu einer Reformulierung der republi-

                                                                                                           
bridge in the 1970s was what Hont called the formation of an ‘anti-school,’ bringing to-
gether an eclectic group sharing a skepticism about liberal, Marxist, Straussian, and 
postmodern approaches to the past and therefore to the present.“ (Kapossy u.a. 2018, 
15) 

9  Vgl. Pocock 1975. 
10  Vgl. Hont 2005. 
11  Vgl. Van Gelderen/Skinner 2003. 



52   Axel Rüdiger 

 

kanischen (Vor-)Geschichte der Französischen Revolution.12 Damit war 
der Anspruch verbunden, die amerikanisch-französische Doppelrevoluti-
on am Ende des 18. Jahrhunderts wieder in ihren gemeinsamen histori-
schen Erfahrungshorizont einzufügen und von den ahistorischen Ideolo-
gisierungen des 20. Jahrhunderts, die trotz des proklamierten Endes der 
Ideologie bis in die Gegenwart wirken, zu befreien.13 Das schließt nach 
wie vor die Kritik an der whigistischen Erzählung von der ‚liberalen‘ im 
Gegensatz zur ‚totalitären‘ beziehungsweise jakobinischen Revolution ein, 
die nach 1989 in der Version von François Furet dominierte.14 
Mit dieser Rehabilitation des revolutionären Republikanismus französi-
scher Prägung (einschließlich des Jakobinismus) war zwangsläufig auch 
eine Neubewertung der französischen Aufklärung verbunden. Anstatt die 
Revolution und ihre Vorgeschichte allein ex post aus ihren vermeintlich 
unerwarteten exzessiven Resultaten zu bewerten, wobei der jakobinische 
Terror die gesamte historische Erinnerung überschattet, kehrte sich die 
Perspektive nun um, insofern die Revolution gemäß ihrer historischen 
Logik wieder aus ihrer republikanischen Vorgeschichte betrachtet wurde. 
Tatsächlich war der Revolutionsdiskurs im 18. Jahrhundert mit einer 
spekulativ-pessimistischen Zukunftsperspektive verknüpft, die sich zwi-
schen dem politischen Ideal des antiken Republikanismus und den Risi-
ken einer kreditgetriebenen Kriegsfinanzierung aufspannt, wie sie die 
financial revolution geschaffen hatte.15 Von Montesquieu über Rousseau 

                                                 
12  Vgl. insbesondere Sonenscher 2007 und 2008. 
13  Als eine Revolution, die auf dem Anspruch nationaler Souveränität, politischer 

Repräsentation, der Herrschaft der Gesetze (rule of law) und den Menschenrechten ba-
sierte, gehört die Französische Revolution: „to a long tradition of political thought, be-
ginning in either fifteenth-century Florence or sixteenth-century Holland, continuing 
in seventeenth-century Britain, and culminating in the United States of eighteenth-
century America, in which the conceptual foundation of modern politics were laid. 
However much its immediate ideological origins might have been connected to a dis-
tinctively ‘French idea of freedom’ associated with the legal institutions of the French 
monarchy and the austere Catholicism of the French admirers of the seventeenth-
century Belgian theologian Cornelius Jansen, and however much its immediate consti-
tutional and administrative achievements were to be overshadowed by the brutality of 
the Jacobin Terror and the carnage of the Napoleonic Wars, the events of 1789 gave the 
French Revolution a political and constitutional dimension, that it has never lost.“ 
(Sonenscher 2007, 33) 

14  Vgl. Furet 1980, Talmon 1961. 
15  Vgl. Dickson 1967. 



Der Republikanismus in Georg Forsters Ansichten vom Niederrhein   53 

und Hume bis hin zu Edmund Burke wurde die Gefahr des Terrors als 
allgegenwärtiger Schatten einer riskanten Auslieferung des Staates an die 
kapitalistische Finanzspekulation und den dabei drohenden Staatsbank-
rotts beschrieben. Insofern ging der jakobinische Terror der Revolution, 
wie Michael Sonenscher provokativ formulierte, diskursiv lange voraus.16 
In der politischen Ideengeschichte liegt das Datum von 1793/94 folglich 
vor 1789. Damit wird der französische Jakobinismus wieder in die histo-
rische Tradition des Republikanismus und der Aufklärung integriert, aus 
der dieser seit dem 19. Jahrhundert systematisch ausgegliedert worden 
war. Gleichzeitig führt dies zu einer ideologiekritischen Historisierung 
der etablierten Epochenbezeichnung ‚Aufklärung‘, deren liberal konno-
tierter Eigenname als dezidiert antijakobinisches Projekt im whiggisti-
schen Geschichtsnarrativ konstruiert und hegemonialisiert.17 
Lässt sich mit diesem neuen historiografischen Rahmen der politischen 
Ideengeschichte des 18. Jahrhunderts auch die politische „Sphinx Forster“ 
entzaubern?18 Dazu müsste der eingangs diagnostizierte antagonistische 
Republikanismus von 1790/91 eine logische Beziehung zu den späteren 
Schriften aus dem Kontext der Mainzer Republik und der Diktatur des 
Wohlfahrtsausschusses 1793 in Paris eingehen. Falls es gelingt, dies zu 
demonstrieren, bedürfte es keiner moralisierenden Werturteile mehr, die 
Forster als Opfer seines persönlichen Umfeldes oder seines eigenen pa-
thologischen Charakters in eine vermeintlich totalitäre „Sackgasse des 
Denkens“ geführt sehen wollen.19 
In einer jüngeren Darstellung zum historischen Republikanismus wird 
Forster die Rolle eines „zentralen Katalysator(s)“ für die demokratisch-
revolutionäre „Radikalisierung“ des deutschen Republikanismus im Über-
gang von Kant zu Friedrich Schlegel zugeschrieben.20 Damit wird still-
schweigend an die ältere Interpretation der bisher einzig umfassenden 
und bis heute grundlegenden Arbeit von Helmut Peitsch zum politischen 
Charakter von Forsters Ansichten angeknüpft, die aus neomarxistischer 
Perspektive den Übergang vom „bürgerlichen Humanismus zum revoluti-

                                                 
16  Sonenscher 2007, 26 u. 37. 
17  Vgl. hierzu Schmidt 2003 und Sonenscher 2007, 27. 
18  Garber 2000. 
19  Goldstein 2015, 17; Uhlig 2004, 345. Kritisch hierzu Peitsch 2017, XII.  
20  Hölzing 2013, 32. Identisch dazu auch Hölzing 2014. 



54   Axel Rüdiger 

 

onären Demokratismus“ untersuchte.21 Auf diesem Fundament aufbau-
end, soll in der Folge versucht werden, Forsters Text durch die methodi-
sche Linse der Republikanismusforschung der Cambridge School neu zu 
lesen. Dies erfolgt mit Hilfe einer von Sonenscher formulierten Typologie, 
die den Republikanismus im 18. Jahrhundert alternativ über vier wesent-
liche Strukturmerkmale definiert: 1) Ein bedürfnisbasiertes Gesell-
schaftsmodell, das auf einem ganzheitlichen Wirtschaftsverständnis in 
enger Verbindung mit kommunalen Eigentumsformen beruht. 2) Eine 
Fortschrittstheorie der Künste und Wissenschaften, die sich eher auf die 
politisch-moralische Freiheit als auf das Privateigentum beruft. 3) Die 
römische Republik als historisches Paradigma sozialer Kämpfe. 4) Ein 
gemeinwohlorientiertes Finanzwesen zur modernen Transformation des 
Republikanismus und als effektives Mittel einer antizyklischen Krisen-
prävention mit Fortschrittsperspektive.22 
 
III Die Gesellschaft als bedürfnisbasierte Einheit von Land-
wirtschaft, Industrie und Handel 
 
Seit dem Ende des 17. Jahrhunderts konstituierte sich der englische Re-
publikanismus in der Spannung zwischen der „antike(n) Idee von der 
gleichen Verteilung des Grundbesitzes“ und dem „moderne(n) Ideal des 
Kommerz.“23 Aus republikanischer Perspektive wurden insbesondere die 
Gründung der Bank von England, die Macht der großen Handelsgesell-
schaften, die schnell wachsende Staatsverschuldung, die Zunahme finan-
zieller Spekulationen und die Einrichtung eines stehenden Heeres als 
Bedrohung empfunden, da diese mit einer oligarchischen Machtkonzent-
ration verbunden waren, welche sich in der kapitalistischen Finanzaristo-
kratie im Umfeld des Königshauses und der parlamentarischen Regierung 
verdichteten. Gegen die oligarchische Korruption dieser sogenannten 
Court Position formierte sich die Country-Opposition, die aus der freien 
Bauernschaft (yeomanry) und dem Landadel (landed gentry) bestand. Ge-
meinsam verteidigte die Country-Opposition im Namen des Common-
wealth die autonome politische Tugend der Bürger (civic virtue) gegen die 

                                                 
21  Peitsch 1978. Siehe auch Gilli 1989. 
22  Vgl. Sonenscher 2006, 469. 
23  Pocock 1993, 71. 



Der Republikanismus in Georg Forsters Ansichten vom Niederrhein   55 

korrupte Macht des sich um die Court Position formierenden fiscal military 
state.24 
Insofern die Country-Opposition ihre Autonomie über Landbesitz und 
Landwirtschaft definierte, lässt sich deren Republikanismus auch als „ag-
rarischer Humanismus“ bezeichnen.25 Dieser oszillierte im 18. Jahrhun-
dert zwischen der Forderung nach einem egalitären Ackergesetz zur Ver-
teilung des Bodens nach dem römischen Vorbild der Gracchen und den 
Interessen des neuen Landadels. Entgegen älterer marxistischer Interpre-
tationen war dieser agrarische Republikanismus aber keineswegs voll-
ständig ideologisch an den Feudalismus gebunden, sondern er grenzte 
sich sowohl von feudaler Herrschaft als auch vom merkantilen Finanzka-
pitalismus ab, wobei er Letzteren gar als Neofeudalismus bekämpfte.26 
Aus dieser Sicht restaurierte die Ideologie der neuen Kommerzgesell-
schaft die persönlichen Abhängigkeitsverhältnisse des Feudalismus auf 
legalem Wege über die finanzielle Verschuldung der Bürger. Das personi-
fizierte republikanische Feindbild wurde deshalb der „Kapitalist“.27 
In den republikanischen Theorien zur politischen Ökonomie blieb die 
Affinität zur Landwirtschaft und zur landwirtschaftlichen Arbeit erhalten, 
auch wenn diese von Adam Smith zur produktiven Arbeit schlechthin 
verallgemeinert wurde. Die ökonomische Effektivität der Kommerzge-
sellschaft wurde nur dann politisch akzeptiert, wenn der Handel und die 
Finanzspekulation nicht auf Kosten der Produktionssphäre erfolgten, in 
der neben der Industrie immer noch die Landwirtschaft dominierte. Ge-
rade in den Hungerjahren zwischen 1770-1775 war die herrschende 
Asymmetrie zwischen einer desolaten Landwirtschaft und dem Luxus aus 
wachsenden Handelsprofiten in ganz Europa nochmals akut geworden.28 
Die republikanische Reformperspektive, wie sie die Physiokraten und 

                                                 
24  Vgl. Brewer 1989. 
25  Pocock 1993, 52. 
26  Vgl. ebenda, 70ff. 
27  Zur Begriffsgeschichte siehe Höfer 1986. „Da sie in das öffentliche Kreditsystem inves-

tierten, griffen sie in das Verhältnis zwischen Regierung und Bürgern und somit auch 
in das Verhältnis zwischen der gesamten Bürgerschaft und sämtlichen Untergebenen 
ein und transformierten diese zu Verhältnissen zwischen Schuldnern und Geldgebern. 
Nicht der Markt an sich, sondern vielmehr der Aktienmarkt trieb in England um 1700 
ein Bewusstsein davon hervor, dass aus den politischen Beziehungen zusehends kapita-
listische Beziehungen wurden.“ (Pocock 1993, 72f.)  

28  Vgl. Richter 2015, 410. 



56   Axel Rüdiger 

 

anschließend auch noch Smith vertraten, zielte deshalb auf die Einfüh-
rung eines symmetrischen Reproduktionsmodells, dass die produktiven 
Tätigkeiten (Landwirtschaft und Industrie) mit der Zirkulation (Handel) 
und der Distribution in ein proportionales Verhältnis setzen sollte. Die 
über die Staatsverschuldung und den Hunger manifeste Krise des military 
fiscal state verlangte aus republikanischer Perspektive nach einem Machia-
vellian Moment, der mit dem Sieg der Country-Opposition in den nordame-
rikanischen Kolonien tatsächlich eingeleitet schien und mit der Französi-
schen Revolution seit 1789 von der Peripherie auf das europäische Zent-
rum zurückwirkte. 
In der Tat finden sich neben Forsters emblematischer Bewunderung für 
Franklin große Teile dieser republikanischen Reformperspektive in den 
Ansichten wieder. So gilt es ihm für ausgemacht, „daß der ungeheure 
Druck, unter welchem der Landmann seufzt, das erste und unüberwind-
lichste Hinderniß bleibt, welches sich der Vervollkommnung aller Zweige 
der Industrie entgegensetzt.“ (AA IX, 95) Diese auf das Ganze des Repro-
duktionskreislaufes gerichtete Sichtweise wird auch zuvor schon deutlich, 
wenn er betont, dass nicht allein der Handel „das Band zwischen den ent-
ferntesten Welttheilen“ knüpft, sondern „der Handel und die Industrie“ 
gemeinsam. (Ebd., 9) Ohne eine grundlegende Aufwertung und Verbesse-
rung der Landwirtschaft würden sich demnach auch die übrigen Wirt-
schaftszweige nicht weiter entwickeln lassen. Forster nimmt hier eine 
universelle, gleichsam volkswirtschaftliche Sichtweise ein, die sehr eng an 
Adam Smith anknüpft. 
Die gleichmäßige Entwicklung der Wirtschaft stellt Forster als Regie-
rungsideal besonders bei der Beschreibung der Herzogtümer Jülich und 
Berg heraus, wo sein Freund und Briefpartner Friedrich Heinrich Jacobi 
als Hofkammerrat an der Reform der Verwaltung mitgewirkt hatte. 

Wer doch das Geheimniß einer guten Staatsverwaltung wüßte, damit er 
sagen könnte, wie sich in den Herzogthümern Jülich und Berg so große 
Reichthümer häuften, wie die Bevölkerung daselbst so stark, und der 
Wohlstand der Einwohner gleichwohl so allgemein ward, daß die kleinern 
Städtchen nicht minder wohlhabend sind, als die Hauptstadt; daß der An-
bau auf dem platten Lande denselben Geist der guten Wirthschaft, densel-
ben Fleiß zeigt, wie die Fabriken; daß man hier so leicht den Weg zu einer 



Der Republikanismus in Georg Forsters Ansichten vom Niederrhein   57 

glücklichen Existenz finden lernte, der anderwärts so schwer zu treffen 
scheint? (Ebd., 35) 

Das Geheimnis einer gleichmäßigen Verteilung des Reichtums zwischen 
Stadt und Land in der gewiss stark idealisierten Beschreibung enthüllt 
sich Forster schließlich in der 

Kunst […], daß der Regent sich der verderblichen Spiegelfechterei, die 
man gewöhnlich, obwohl mit Unrecht, regieren nennt, zu rechter Zeit zu 
enthalten wisse, und sein Volk mit den gepriesenen Regentenkünsten ver-
schone […], und sich lediglich darauf einzuschränken, die Hindernisse aus 
dem Wege zu räumen, welche der freien, willkührlichen, unbedingten 
Thätigkeit eines jeden Bürgers im Staate entgegen stehen. (Ebd., 35) 

Forster bezieht sich mit dieser Enthüllung ohne Zweifel direkt auf Smith, 
der sein politökonomisches Reformmodell auf das „System der natürli-
chen Freiheit“ gründete.29 Hieraus sollte jedoch keinesfalls geschlossen 
werden, Smith hätte damit den status quo der Kommerzgesellschaft und 
des military fiscal state akzeptiert. Immerhin ging Smiths Krisendiagnose 
davon aus, dass die europäische Wirtschaft in jener Zeit gleichsam unna-
türlich auf dem Kopf stand, insofern sie ihren Reichtum primär dem Han-
del verdankte, ohne über eine entwickelte Landwirtschaft, etwa nach dem 
Vorbild Chinas, zu verfügen.30 Folglich hielt er die Idee des Freihandels 
nicht nur in England für eine Utopie, womit die gängige ahistorische 

                                                 
29  „Gibt man daher alle Systeme der Begünstigung und Beschränkung auf, so stellt sich 

ganz von selbst das einsichtige und einfache System der natürlichen Freiheit her. So-
lange der einzelne nicht die Gesetze verletzt, läßt man ihm völlige Freiheit, damit er das 
eigene Interesse auf seine Weise verfolgen kann und seinen Erwerbsfleiß und sein Ka-
pital im Wettbewerb mit jedem anderen oder einem anderen Stand entwickeln kann. 
Der Herrscher wird dadurch vollständig von einer Pflicht entbunden, bei deren Aus-
übung er stets unzähligen Täuschungen ausgesetzt sein muß und zu deren Erfüllung 
keine menschliche Weisheit oder Kenntnis jemals ausreichen könnte, nämlich die 
Pflicht oder Aufgabe, den Erwerb privater Leute zu überwachen und ihn in Wirt-
schaftszweige zu lenken, die für das Land am nützlichsten sind.“ (Smith 1974, 582) 

30  Das ist der Gegenstand des dritten Buches von Smiths Abhandlung. Dort heißt es: 
„Nach dem natürlichen Lauf der Dinge wird daher in jedem sich entwickelnden Land 
das Kapital zunächst überwiegend in die Landwirtschaft, später ins Gewerbe und zu-
allerletzt in den Außenhandel gelenkt.“ Dagegen sei die Entwicklung „in allen moder-
nen Staaten Europas in vieler Beziehung völlig umgekehrt verlaufen“, was zu einer 
„unnatürliche(n) und rückschrittliche(n) Entwicklung in Europa“ geführt hat. (Smith 
1974, 314f.) Siehe hierzu Hont 2005, 105-111. 



58   Axel Rüdiger 

 

Übertragung wirtschaftsliberaler Vorstellungen auf Smith, wie sie seit 
dem 19. Jahrhundert immer wieder in Mode ist, gänzlich ad absurdum 
geführt ist.31 
Während die Physiokraten aber für despotische Eingriffe in die Wirt-
schaft über das Zwangsrechts des Souveräns eintraten, plädierte Smith 
unterhalb der Ebene der großen Politik für die Wiederherstellung des 
Systems natürlicher Interessensfreiheit im Bereich des sozialen Verhal-
tens. Jenseits der positiven Institutionen und Regierungspraktiken des 
von den Republikanern abgelehnten kommerziellen ‚Neofeudalismus‘ 
wählte Smith in seiner Theorie der politischen Ökonomie den allgemeinen 
sozialen Rahmen von Politik und Wirtschaft zum Ansatzpunkt von Refor-
men. Diese Strategie setzte die Entdeckung der Gesellschaft gleichsam als 
negatives Korrelat zu den positiven Institutionen als Gegenstand und Be-
dingung von Regierung voraus. Auch bei Forster findet sich die Vorstellung, 
dass der aufgeklärte Absolutismus Joseph II. nur auf die konkreten Regie-
rungsformen achte, ohne ihre sozialen Bedingungen zu beachten. Etwa 
wenn er schreibt: „Durch das Übermaaß alles Positiven, versündigen sich 
die Regierungsformen an dem Menschengeschlechte.“ (AA IX, 36) 
Ebenso wie Hume und Smith lehnt Forster den Handel und die Kommer-
zgesellschaft keineswegs ab, sondern feiert diese ganz im Gegenteil als 
eine zivilisatorische Instanz ersten Ranges, die eng mit moderner Freiheit 
und Vernunft verbunden ist. Freiheit kann demnach nicht gegen Handel 
und Arbeitsteilung, sondern nur mit ihnen errungen werden. Smith führt 
jedoch in seiner Merkantilismuskritik eine republikanische Schranke für 
die Kommerzgesellschaft ein, die verhindern soll, dass das Partikularinte-
resse der men of commerce über monopolistische Handelsgesellschaften 
eine autonome Macht ausbildet, die in der Folge die gesamte politische 
Ordnung korrumpiert. 
Bei Forster wird zunächst die zivilisatorische Funktion des Handels be-
tont. Dieser habe den „Geist der Menschen entwickelt und gebildet“ (ebd., 
84), worunter er nicht nur die Fortschritte von Wissenschaften und Küns-
ten fasst (ebd., 240, 273f., 300, 313), sondern gerade auch die „Einsichten 
der arbeitenden Menge“ (ebd., 98) und die „höhere […] Ausbildung der 
Gemüthskräfte“ der „geringeren Mitbürger“, der „Handarbeiter“ (ebd., 

                                                 
31  Smith 1974, 385. 



Der Republikanismus in Georg Forsters Ansichten vom Niederrhein   59 

99).32 Der Hafen von Rotterdam bietet Forster „ein Bild der friedlichen 
Vereinigung des Menschgeschlechtes zu gemeinsamen Zwecken des fro-
hen, thätigen Lebensgenusses!“ (Ebd., 282) 
Den dramaturgischen Höhepunkt dieser gemeinsamen Apotheose von 
Handel und Aufklärung bildet allerdings Forsters berühmte Beschreibung 
des Amsterdamer Hafens: 

Handel und Schiffahrt umfassen und benutzen zu ihren Zwecken so man-
che Wissenschaft; aber dankbar bieten sie ihr auch wieder Hülfe zu ihrer 
Vervollkommnung. Der Eifer der Gewinnsucht schuf die Anfangsgründe 
der Mathematik, Mechanik, Physik, Astronomie und Geographie; die 
Vernunft bezahlte mit Wucher die Mühe, die man sich um ihre Ausbil-
dung gab; sie knüpfte ferne Welttheile an einander, führte Nationen zu-
sammen, häufte die Produkte aller verschiedenen Zonen – und immerfort 
vermehrte sich dabei ihr Reichthum von Begriffen; immer schneller ward 
ihr Umlauf, immer schärfer ihre Läuterung. Was von neuen Ideen allen-
falls nicht hier zur Stelle verarbeitet ward, kam doch als roher Stoff in die 
benachbarten Länder; dort verwebte man es in die Masse der bereits vor-
handenen und angewandten Kenntnisse, und früher oder später kommt 
das neue Fabrikat der Vernunft an die Ufer der Amstel zurück. – Dies ist 
mir der Totaleindruck aller dieser unendlich mannigfaltigen, zu Einem 
Ganzen vereinigten Gegenstände, die vereinzelt und zergliedert so klein 
und unbedeutend erscheinen. Das Ganze freilich bildet und wirkt sich ins 
Daseyn aus, ohne daß die Weisesten und Geschäftigsten es sich träumen 
ließen; sie sind nur kleine Triebfedern in der Maschine und nur Stück-
werk ist ihre Arbeit. Das Ganze ist nur da für die Phantasie, die es aus ei-
ner gewissen Entfernung unbefangen beobachtet und die größeren Resul-
tate mit künstlerischer Einheit begabt; die allzu große Nähe des besonde-
ren Gegenstandes, worauf die Seele jedes Einzelnen, als auf ihren Zweck, 
sich concentrirt, verbirgt ihr auch des Ganzen Zusammenhang und Ge-
stalt. (Ebd., 300) 

Diese Rhetorik Forsters erinnert schon fast an das Kommunistische Mani-
fest von Marx und Engels und deren einführende Eloge an die Bourgeoi-
sie, bietet er hier doch nach eigenen Worten vor allem einen phantasti-
schen „Totaleindruck“, der die immanent beschränkte Perspektive der 
Arbeitsteilung und der instrumentellen Vernunft des Kommerzes sehr 

                                                 
32  Vgl. Peitsch, 403. 



60   Axel Rüdiger 

 

wohl überschreitet. Ganz in diesem Sinne findet auch Forsters in Aachen 
geäußertes Lob des „große[n] Kaufmann[s]“ als „einer der aufgeklärtesten 
Menschen“ (ebd., 99) in Rotterdam seine Grenze an der „Gewohnheit der 
reichen Kapitalisten“, die „ihr baares Geld außer Landes […] verleihen, 
anstatt es im vaterländischen Kommerz in Umlauf zu bringen“ (ebd., 283). 
Damit befindet er sich in Übereinstimmung mit der Merkantilismuskritik 
von Smith, die die republikanische Polemik gegen den unpatriotischen 
Charakter des Handelskapitals einschließt. 
Denn für Smith ist ein „Kaufmann […] nicht zwangsläufig Bürger eines 
bestimmten Landes. Für ihn ist es höchst gleichgültig, von welchem Ort 
aus er seinen Handel betreibt.“33 Folglich kann man „[k]einen Teil seines 
Kapitals […] dem Besitz eines einzelnen Landes zurechnen, ehe es nicht in 
Gebäuden oder zu dauerhaften Verbesserungen des Bodens investiert und 
so über das Land verteilt ist.“34 Aus diesem Grunde sei von den reinen 
Handelsstaaten im Laufe der Geschichte auch wenig bis nichts übrigge-
blieben. „Kriege und gewaltsame Regierungswechsel lassen die Quellen 
des Reichtums, der nur vom Handel herrührt, leicht versiegen. Demge-
genüber ist der Wohlstand, der seinen Ursprung im Fortschritt der Land-
wirtschaft hat, weitaus dauerhafter.“35 Im Laufe seiner Argumentation 
vertritt Smith sogar die eher konservativ als liberal klingende These, wo-
nach der „unberechenbare Ehrgeiz von Königen und Ministern im Laufe 
unseres und des vergangenen Jahrhunderts […] für den Frieden in Europa 
nicht so verhängnisvoll gewesen [ist] wie die unverschämte Eifersucht von 
Kaufleuten und Unternehmern.“36 
 
IV Eine freiheitsbasierte Fortschrittstheorie der Wissenschaf-
ten und Künste 
 
Das zweite Strukturmerkmal des Republikanismus ist eine freiheitsbasier-
te Fortschrittstheorie, die im 18. Jahrhundert weniger das Privateigentum 
als die Wissenschaften und Künste zur alternativen Triebkraft des Fort-

                                                 
33  Smith 1974, 343. 
34  Ebd. 
35  Ebd., 344. An die Vergänglichkeit und Krisenanfälligkeit knüpft später auch der Comte 

de Volney an. Vgl. Volney 1977, 25.  
36  Smith 1974, 406f. 



Der Republikanismus in Georg Forsters Ansichten vom Niederrhein   61 

schritts erklärte.37 Sonenscher führt dieses Motiv ideengeschichtlich auf 
die Bevorzugung des griechischen vor dem römischen Freiheitsbegriff 
zurück. Die Freiheit wird dabei als Übereinstimmung mit der Natur in-
terpretiert und nicht im römischen Sinne des Begriffs ausschließlich auf 
die individuelle Unabhängigkeit des Willens begründet. Demnach wurde 
sowohl im katholischen Jansenismus als auch in der bündischen Theolo-
gie des Protestantismus der extreme menschliche Mangel (imbecillitas) 
nach Sündenfall und Sintflut als Ausgangspunkt von bedürfnisbasiertem 
Intellekt und sozialer Kooperation angenommen, was zum stufenweisen 
Fortschritt der Wissenschaften und Künste geführt habe. Privateigentum 
ist dabei weder im positiven Sinne, wie bei John Locke, noch im negativen 
Sinne, wie später bei Rousseau, notwendige Voraussetzung für den Fort-
schritt der Wissenschaften und Künste. Statt der Vertragslehre privilegie-
ren die Vertreter dieser Theorie die konstitutive Bedeutung ästhetischer 
Rituale (Musik, Tanz und Poesie) für die politische Formierung und Stabi-
lisierung von Gesellschaften. 
Diese aus der modernen politischen Ideengeschichte weitgehend ver-
drängte Traditionslinie finde sich bei François Fénelon, Joseph-François 
Lafitau, Giambattista Vico und Etienne-Gabriel Morelly, die insofern 
einen größeren Einfluss auf den revolutionären Jakobinismus sowie den 
Frühkommunismus Babeufs ausübten als etwa Rousseau, dem dies in der 
liberalen Ideengeschichte nachgesagt wird. 
Bei Forster schuf zwar der „Eifer der Gewinnsucht“ im Rahmen von 
„Handel und Schiffahrt“ die „Anfangsgründe“ der Wissenschaft, die ei-
gentlichen Errungenschaften des 18. Jahrhunderts misst er aber daran, 
dass das „Leben und das Eigenthum des Bürgers“ von „Gesetzen“, niemals 
aber „von der Willkühr und den Leidenschaften der Regenten“ abhängen 
sollen. (AA IX, 300 u. 211) Der Fortschritt der Wissenschaften und Künste 
ist demnach eng und notwendig an den zwischenmenschlichen Austausch 
des Handels gebunden. „[N]ach dem Verlust des Handels“ sind die „Wis-
senschaften, die einst in Antwerpen blühten, […] bis auf die letzte Spur 
verschwunden.“ (Ebd., 273) Trotzdem beklagt Forster, dass „Eigennutz 
und Privatinteresse mehr als jemals die Götter des Erdenrundes geworden 
sind“ (ebd., 317), und führt hierauf auch den politischen Niedergang des 

                                                 
37  Vgl. Sonenscher 2006, 475-480. 



62   Axel Rüdiger 

 

republikanischen Hollands zurück. Dennoch bewundert er die genossen-
schaftliche Initiative einiger „demokratisch gesinnte[r] Kaufleute“ (ebd., 
316), die in Amsterdam mit dem „prachtvolle[n] Felix meritis“ ein ganzes 
Gebäude „für die wissenschaftliche Bildung und die Erweckung des 
Kunstsinnes unter ihren Mitbürgern“ errichtet haben. (Ebd., 314) Dies 
entspricht ganz offensichtlich seiner Idealvorstellung, in welcher kom-
munales und individuelles Eigentum miteinander verbunden sind. „Einen 
schöneren Bund der Menschen als diesen kann man sich nicht denken, wo 
jeder in die gemeinschaftliche Masse bringt, was er auf seinem Wege fand, 
es sei nun Gold oder Wissenschaft.“ (Ebd., 315) 
Darüber hinaus wird der lineare Fortschritt des Wissens bei Forster durch 
eine typisch republikanische Zyklentheorie ergänzt, welche die Bereiche 
der Politik, Moral und Ökonomie beherrscht.38 Dabei durchdringen sich 
organologische Pflanzenanalogien und Lebensaltervergleiche mit dem 
Fortschrittsmotiv. Einerseits haben die Menschen „inzwischen doch den 
großen Fortschritt gewonnen, von der rohen Thierheit zur Anerkennung 
der Majestätsrechte der Vernunft.“ (Ebd., 115) Anderseits kann aber auch 
der „Despotismus“ fortschreiten, so dass er „die unterjochten Völker um 
alle Besonnenheit zu bringen und unter die Thierheit hinab zu stoßen“ 
vermag. (Ebd., 117) Der Fortschritt ist mit der Regression hier soweit 
verbunden, dass der Mensch noch unter seinem eigenen Nullpunkt im 
Tier herabsinken kann. Forster verwendet in diesem Zusammenhang 
auch die griechische Metapher des Rades: „Sind wir dem höchsten Gipfel 
der Verfeinerung nicht nahe? – Wenn man aber den Berg erstiegen hat, so 
bleibt in dieser Ixionswelt nichts übrig, als wieder Kopf über, Kopf unter, 
das Rad in die Tiefe zu rollen, und von unten auf sich über ein neues Ge-
birge zu schleppen.“ (Ebd., 103f.) 
Fortschritt und Verfall sind auch in der Kunstgeschichte der Menschheit 
eng verknüpft. Der Verlust des griechischen „Idealischschönen“ in seiner 
„abstrakte[n] Vollkommenheit“ wurde demnach durch die moderne 
„Mannichfaltigkeit des Individuellen“ in seiner relativen, historischen 
Schönheit ersetzt. (Ebd., 67f.) Die hierbei unterstellten „Stufen der sittli-
chen Ausbildung verschiedener Völker“, die Forster zugleich auch als 
„Bildungsstufe[n]“ und „Stufen der Humanität“ bezeichnet, manifestieren 

                                                 
38  Vgl. Peitsch, 368-376. 



Der Republikanismus in Georg Forsters Ansichten vom Niederrhein   63 

sich ganz wesentlich in den geschaffenen Kunstwerken. (Ebd., 69, 75 u. 
302) Wissenschaft, Kunst und Moral treten somit bei Forster daher sehr 
wohl als dynamische Triebkräfte eines Fortschritts in der Freiheit auf, die 
aber keineswegs widerspruchslos und synchron verlaufen.  
 
V Republikanische Geschichte und alternatives Finanzsystem 
 
Die politisch-sozialen Konflikte am Ende der römischen Republik und der 
frühen Kaiserzeit spielen in den Ansichten keine wesentliche Rolle. Dieses 
Thema wird für Forster erst in den Spätschriften und insbesondere in den 
Pariser Umrissen wichtiger.39 Inwieweit Forster 1790/91 schon mit den 
Schriften von Gabriel Bonnot de Mably vertraut war, der für Sonenscher 
ein Hauptstichwortgeber dieser republikanischen Strömung war, lässt 
sich aus dem Text nicht entnehmen.40 Dennoch zählt Forster Mably in 
den Erinnerungen aus dem Jahre 1790 immerhin neben Montesquieu und 
Filangieri zu den großen Vertretern der „Philosophie der Gesetzgebung“ 
im 18. Jahrhundert. (AA VIII, 307) Tatsächlich bestand Mablys Grund-
problem laut Sonenscher darin, wie sich die republikanische Gleichheit 
unter den Bedingungen des modernen Privateigentums gegen die Korrup-
tion des Finanzkapitalismus und den Cäsarismus behaupten könne. Me-
thodisch baute Mably nicht auf dem abstrakten Naturrecht, sondern auf 
der konkreten republikanischen Geschichte seit der Zeit der römischen 
Republik auf. Neben einer Bodenreform nach dem Vorbild der römischen 
Ackergesetze plädierte er für die Beschränkung des Erbrechts, das Verbot 
von übertriebenem Luxus und der Finanzspekulationen sowie für eine 
meritokratische Amtshierarchie als Alternative zum bourgeoisen Eigen-
tümerparlament. Als Kritiker des französischen Absolutismus und des 
englischen Parlamentarismus setzte er seine Hoffnungen auf die amerika-
nische Unabhängigkeitsbewegung und das schuldenfreie Preußen. 
Was die Möglichkeit eines alternativen Finanzsystems auf der Basis der 
republikanischen Kombination von Bodenreform und Bodenbank angeht, 
das Sonenscher als letztes Strukturmerkmal des Republikanismus im 18. 

                                                 
39  Forster erwähnt seine Lektüre von Mably in einem Brief vom 10.09.1793 an seine Frau. 

(AA XVII, 441) 
40  Vgl. Sonenscher 2006, 480-487, Mably 1751. Siehe zu Mably ferner Friedemann 2014 

u. Thamer 1973. 



64   Axel Rüdiger 

 

Jahrhundert anführt, liegen die Dinge in den Ansichten ähnlich, wie im Fall 
von Mably und der römischen Geschichte.41 Forster geht auf diese Debat-
te erst später, insbesondere in seiner Kritik Jacques Neckers in den Um-
rissen, ein.42 
 
VI Schluss 
 
Wie bereits Helmut Peitsch festgestellt hat, spielt die „in der zeitgenössi-
schen verfassungsrechtlichen Diskussion dominierende Lehre von den 
Regierungsformen […] in den ‚Ansichten‘ keine Rolle; zwar unterscheidet 
auch Forster monarchische bzw. despotische oder tyrannische, aristokra-
tische bzw. oligarchische und republikanische Regierungen“, sein eigentli-
ches Interesse geht aber über die positivistische Regierungsformenlehre 
weit hinaus.43 Was Forster im Anschluss an Smith und Kant im Blick hat, 
sind die sozialen Voraussetzungen und der antagonistische Charakter von 
Politik. Auf diesen beiden grundlegenden Motiven baut der von ihm in 
den Ansichten vertretene Republikanismus auf. 
Forster versteht sich hier primär als Republikaner und daneben nicht 
explizit auch schon als Demokrat. Er vertritt vielmehr die Meinung, „daß 
zwischen einer oligarchischen Tyrannei und einer Französischen Demo-
kratie noch ein drittes, eine verbesserte Repräsentation des Volkes, mög-
lich sei“. (AA IX, 199) Obwohl auch Republiken durch die mechanische 
Umsetzung ihrer Prinzipien depravieren können, kommt Forster doch zu 
dem Urteil, dass man „in republikanischen Verfassungen den individuel-
len Charakter der Menschen und ihr freies Beginnen (respektiert), anstatt 
mit dem Despotismus von dem falschen Grundsatz auszugehen, daß die 
Menschen nur für den Staat geschaffen und als Räder in der Maschine 
anzusehen sind, die ein Einziger bewegt.“ (Ebd., 294) 
Trotzdem bewahrt er sich eine Grundskepsis gegenüber Staaten, die sich 
auf Republikanismus berufen. 
„Selbst in England bei einer Verfassung, zu welcher die Völker Europens 
mit Neid und Begierde hinaufsehen, wird das Volk nicht vollkommen 
repräsentirt, und seine beinahe uneingeschränkte bürgerliche Freiheit ist 

                                                 
41  Vgl. Sonenscher 2006, 488-492. 
42  Siehe hierzu Rüdiger 2015. 
43  Peitsch 1978, 388. 



Der Republikanismus in Georg Forsters Ansichten vom Niederrhein   65 

bei den Gebrechen der politischen immer noch in Gefahr.“ (Ebd., 119) Aus 
diesem Grunde heften sich seine größten Hoffnungen 1790/91 immer 
noch auf „die herannahende Blüthezeit des Amerikanischen Freistaates“ 
(ebd., 104). 
Mit dieser werde sich „die Auflösung der Sitten, das Mißverhältnis der 
Religionsbegriffe und der Regierungsformen zu dem jetzigen Zeitalter, 
der Verfall der Hierarchie, das zerstörte Gleichgewicht der Mächte, die 
Treulosigkeit der Politik, die Veränderungen des Handelssystems“ 
schließlich zu einer „allgemeine[n] Revolution in Europa“ verdichten, „die 
den Zusammensturz politischer, sittlicher und wissenschaftlicher Formen 
mit sich brächte“. (Ebd.) Gleichwohl könnten „vielleicht tausend Jahre zu 
einer solchen Revolution die kürzeste Frist“ sein. (Ebd.) 
Was das politische Scheitern betrifft, so ließ Forster Niederlage und sogar 
den Tod keineswegs als Argument gegen die Macht der Freiheit und des 
Republikanismus gelten. 

Gegen die Löwenkräfte des freien Menschen, der seine Freiheit über alles 
liebt, sind alle Höllenkünste der Tyrannei unwirksam. Der Übermuth der 
Römischen Eroberungssucht konnte ja nicht einmal das kleine Saguntum 
bezwingen. Heldentod in den Flammen und unter den Schutthaufen ihrer 
einstürzenden Gebäude war der letzte und edelste Sieg dieser ächten Re-
publikaner! (Ebd., 211) 

Mit ähnlichem Pathos unterstrich Forster in einem Brief an seine Frau 
vom 04.02.1793 die Notwendigkeit von Entscheidungen, die gerade vor 
dem Hintergrund des antinomischen Charakters der politischen Vernunft 
unbedingt zu treffen sind. 

Man ist entweder für absolute Freiheit oder für absolute Tyrannei. Ein 
Mittelding giebt es nicht, denn die bedingte Freiheit läuft immer wieder 
auf die Despotie hinaus und ist daher, weil sie Mäßigung affichirt gefährli-
cher und ächten Freiheitsfreunden verhaßter als Royalismus, der wenigs-
tens gerade heraus sagt, ihr sollt gehorchen. (AA XVII, 326) 

Für sich selbst hatte Forster zu diesem Zeitpunkt seine konkrete Ent-
scheidung bereits getroffen: „Ich werde immer Bücher gemeinnützigen 
naturhistorischen, anthropologischen, geographischen, ja selbst politi-
schen Inhalts schreiben können“, teilte er seinem Verleger Christian 
Friedrich Voß am 21.11.1792 mit, „wenn ich gleich gesonnen bin, (was 



66   Axel Rüdiger 

 

weiter niemanden angeht) als Republikaner zu leben und zu sterben.“ 
(Ebd., 252) 
 
 
Literaturverzeichnis 
 

Brewer, John: The Sinews of Power: War, Money and the English State, 
1688-1783, London 1989. 

Butterfield, Herbert: The Whig Interpretation of History, London 
1931. 

Dickson, Peter G. M.: The Financial Revolution in England: A Study in 
the Development of Public Credit, 1688-1765, London 1967. 

Finkelde, Dominik: Exzessive Subjektivität. Eine Theorie tathafter 
Neubegründung des Ethischen nach Kant, Hegel und Lacan, Freiburg, 
München 2015. 

Friedemann, Peter: Die Politische Philosophie des Gabriel Bonnot de 
Mably (1709-1785). Eine Studie zur Geschichte des republikanischen 
und des sozialen Freiheitsbegriffs, Münster 2014. 

Furet, François: 1789 – Vom Ereignis zum Gegenstand der 
Geschichtswissenschaft, Frankfurt/M., Berlin, Wien 1980. 

Garber, Jörn: „Statt einer Einleitung: Sphinx Forster“, in: 
Wahrnehmung – Konstruktion – Text. Bilder des Wirklichen im Werk 
Georg Forsters, hrsg. v. Jörn Garber, Tübingen 2000, 1-19. 

Gelderen, Martin van, Quentin Skinner (Hg.): Republicanism: A 
Shared European Heritage, 2 Bände, Cambridge 2003. 

Gilli, Marita: „Georg Forster, Friedrich Schlegel et le concept de 
republicanisme“, in: Les Romantiques allemands et la Révolution 
francaise. Die deutsche Romantik und die französische Revolution, hrsg. 
v. Gonthier-Louis Fink, Straßburg 1989, 119-130. 

Goldstein, Jürgen: Georg Forster: Zwischen Naturgewalt und 
Revolution, Berlin 2015. 



Der Republikanismus in Georg Forsters Ansichten vom Niederrhein   67 

Höfer, Anette: „Financier, Banquier, Capitaliste“, in: Handbuch 
politischer-sozialer Grundbegriffe in Frankreich 1680-1820, hrsg. v. 
Rolf Reichhardt u. Eberhard Schmitt, Heft 5, München 1986, 21-
34. 

Hölzing, Philipp: „Von Kant zu Schlegel. Georg Forsters 
Republikanismus“, in: Archiv für Rechts- und Sozialgeschichte 99 
(2013), 29-41. 

Hölzing, Philipp: Republikanismus: Geschichte und Theorie, Stuttgart 
2014. 

Hont, Istvan: Jealousy of Trade. International Competition and the 
Nation-State in Historical Perspective, Harvard 2005. 

Kant, Immanuel: „Idee zu einer allgemeinen Geschichte in 
weltbürgerlicher Absicht“, in: Ders.: Werke in zehn Bänden, hrsg. v. 
Wilhelm Weischedel, Bd. IX, Darmstadt, 31-50. 

Kapossy, Béla u.a. (Hg.): Markets, Morals, Politics: Jealousy of Trade 
and the History of Political Thought, Harvard 2018. 

Mably, Gabriel Bonnot de: Observations sur les Romains, Genf 1751. 

Peitsch, Helmut: Georg Forsters „Ansichten vom Niederrhein“: zum 
Problem des Übergangs vom bürgerlichen Humanismus zum 
revolutionären Demokratismus, Frankfurt/M. u.a. 1978. 

Peitsch, Helmuth: Georg Forster: Deutsche ‚Antheilnahme‘ an der 
europäischen Expansion über die Welt, Berlin, Boston 2017. 

Pocock, John G. A.: The Machiavellian Moment. Florentine Political 
Thought and the Atlantic Republican Tradition, Princeton1975. 

Pocock, John G.A.: Die andere Bürgergesellschaft. Zur Dialektik von 
Tugend und Korruption, Frankfurt am Main, New York 1993. 

Proß, Wolfgang: „‚Ein Reich unsichtbarer Kräfte‘. Was kritisiert 
Kant an Herder?“, in: Scientia Poetica 1 (1997), 62-119. 

Richter, Susan: Pflug und Steuerruder. Zur Verflechtung von 
Herrschaft und Landwirtschaft in der Aufklärung, Köln, Weimar, Wien 
2015. 



68   Axel Rüdiger 

 

Riedel, Manfred: „Historizismus und Kritizismus. Kants Streit mit 
G. Forster und J.G. Herder“, in: ders.: Urteilskraft und Vernunft. 
Kants ursprüngliche Fragestellung, Frankfurt/M. 1989, 148-170. 

Rüdiger, Axel: „Die Nacht der Volkssouveränität. Slavoj Žižek, 
Walter Benjamin und die Deutung der Französischen Revolution 
bei Georg Forster“, in: Souveränität und Subversion. Figurationen des 
Politisch-Imaginären, hrsg. v. Rebekka A. Klein u. Dominik Finkelde, 
Freiburg, München 2015, 183-215. 

Rüdiger, Axel: „Die Perfektibilität, das Subjekt und die Antinomie 
der praktischen Vernunft. Eine Diskussion zwischen Immanuel 
Kant und Georg Forster“, in: Perfektionismus und Perfektibilität. 
Streben nach Vollkommenheit in Aufklärung und Pietismus, hrsg. v. 
Konstanze Baron u. Christian Soboth, Hamburg 2018 (Studien zum 
18. Jahrhundert), 133-162. 

Schmidt, James: „Inventing Enlightenment: Anti-Jacobins, British 
Hegelians and the Oxford English Dictionary”, in: Journal of the 
History of Ideas 64 (2003), 421-443. 

Sikka, Sonia: Herder on Humanity and Cultural Difference. 
Enlightened Relativism, Cambridge 2011. 

Smith, Adam: Der Wohlstand der Nationen. Eine Untersuchung seiner 
Natur und seiner Ursachen, hrsg. v. Horst Claus Recktenwald, 
München 1974. 

Sonenscher, Michael: „Property, community, and citizenship”, in: 
The Cambridge History of Eighteenth-Century Political Thought, hrsg. 
v. Mark Goldie und Robert Wokler, Cambridge 2006, 465-494. 

Sonenscher, Michael: Before the Deluge. Public Debt, and the 
intellectual Origins of the French Revolution, Princeton, Oxford 2007. 

Sonenscher, Michael: Sans-Culottes: An Eighteenth-Century Emblem 
in the French Revolution, Princeton, Oxford 2008. 

Spencer, Vicki A.: Herder’s Political Thought. A Study of Language, 
Culture, and Community, Toronto 2012. 

Talmon, Jacob: Die Ursprünge der totalitären Demokratie, Köln 1961. 



Der Republikanismus in Georg Forsters Ansichten vom Niederrhein   69 

Thamer, Hans-Ulrich: Revolution und Reaktion in der französischen 
Sozialkritik des 18. Jahrhunderts. Linguet, Mably, Babeuf, Frank-
furt/M. 1973. 

Volney, Constatin François de: Die Ruinen oder Betrachtungen über 
die Revolutionen der Reiche, hrsg. v. Günther Mensching, Frank-
furt/M. 1977. 

Uhlig, Ludwig: Georg Forster: Lebensabenteuer eines gelehrten Welt-
bürgers, Göttingen 2004. 



 



Heiko Schnickmann 

 

„Die […] Kunst besteht darin, daß der Regent 

[…] sein Volk mit […] Regentenkünsten ver-

schone“ – Wirtschaftspolitik und Mentalität 

im Bergischen Land des späten 18. Jahrhun-

derts 

 

 
I Einleitung: Forster im Bergischen 
 
Das Titel gebende Zitat stammt aus Georg Forster Ansichten vom Nieder-
rhein. Der Hintergrund zu dieser Aussage Forsters ist dessen Ankunft im 
„netten, reinlichen, wohlhabenden Düsseldorf“ (AA IX, 106), das er dem 
„finsteren, traurigen Kölln“ (ebd., 90) als leuchtendes Beispiel einer mo-
dernen Stadt gegenüberstellt.  
Dem Leser stellt sich angesichts dieser eindeutigen Positionierung Fors-
ters die Frage, wie er zu dieser Aussage kommt. Forster weiß dies sehr 
genau und so folgt die Antwort recht prompt: es folgt eine wahre Lobes-
hymne auf den damaligen Kurfürsten Karl Theodor von Pfalz-Neuburg, 
dessen Familie 1666 den südlichen Teil des ehemaligen Vereinigten Her-
zogtums Jülich-Kleve-Berg übernommen hatte, und der so Herr über das 
Herzogtum Berg und dessen Hauptstadt Düsseldorf wurde.1 
Forster ist von dessen Politik schier begeistert. Denn Karl Theodor habe 
„einen Theil der Festungswerke demoliren“ (ebd., 107) lassen und seinen 
Düsseldorfern erlaubt dort zu bauen. Die modernen Gebäude und Straßen 
der Stadt lassen Forster prophezeien, dass „in wenigen Jahren […] Düssel-

                                                 
1  Dieser Aufteilung waren Jahrzehnte lange Streitigkeiten und kriegerische Auseinander-

setzungen vorausgegangen, die auch den Dreißigjährigen Krieg in der Region prägten. 
1666 einigte man sich darauf, eine 1614 festgelegte Verwaltungsgrenze, die das Verei-
nigte Herzogtum als Ganzes bestehen ließ, ohne es zu teilen, als Territorialgrenze an-
zuerkennen (vgl. Müller 2014, 510 u. 527). 



72   Heiko Schnickmann 

 

dorf noch einmal so groß als es war, und um vieles prächtiger sein [wird]“ 
(ebd.). Dann schließlich fragte er sich und seinen Leser nach den Ursachen 
und kommt zu dem im Titel zitierten Schluss, der in seiner vollen Länge 
recht klar wie folgt heißt: 

Die ganze Kunst besteht darin, dass der Regent sich der verderblichen 
Spiegelfechterei, die man gewöhnlich, obwohl mit Unrecht, regieren 
nennt, zu rechter Zeit zu enthalten wisse, und sein Volk mit den gepriese-
nen Regentenkünsten verschone, worauf sich mancher so viel zu gute tut, 
und womit er sich das Ansehen der einzigen Seele in der großen Staatsma-
schine gibt. Es gehört ein entschiedenes Maß von gutem Willen und ein 
etwas seltener, selbst bei guten Menschen, wenn sie Macht in Händen ha-
ben, ungewöhnlicher Grad der Selbstverleugnung dazu, um nicht zur Un-
zeit wirken zu wollen, und sich lediglich darauf einzuschränken, die Hin-
dernisse aus dem Wege zu räumen, welche der freien, willkürlichen, un-
bedingten Tätigkeit eines jeden Bürgers im Staate entgegen stehen. Die 
Einsicht des Regenten sei noch so vortrefflich; sobald er es nach derselben 
versucht, die Menschen auf einem Wege, den sie selbst sich nicht wählten, 
vor sich hinzu treiben: sobald erfährt er auch, dass die eigenen Lebens-
kräfte in seiner Staatsmaschine stocken oder schlafen, und die Wirkung 
schlechterdings nicht hervorbringen, die erfolgt sein würde, wenn er nicht 
den verwandten Geist in jedem seiner Brüder verkannt und zu einer un-
geziemenden Knechtschaft verurteilt hätte. (Ebd., 120)  

Kurz: Forster beschreibt das Bergische Land als einen Hort dessen, was 
man heute als neoliberales Paradies beschreiben würde. Wenig Staat, viel 
Freiheit für den einzelnen Bürger und dem Land geht es gut. 
Man darf zu Recht fragen, ob Forster weiß, wovon er spricht. Immerhin 
unterstellt er einem Kurfürsten, dass er nicht regiert, mithin nicht handelt 
und so quasi durch bloßes Nichtstun das Beste für die Bevölkerung her-
ausholt. Aus der Passage stellen sich zunächst zwei zu überprüfende Fra-
gen. Zum einen muss der Frage nachgegangen werden, ob das Bergische 
Land zum Ende des 18. Jahrhunderts tatsächlich so wohlhabend war, wie 
Forster es beschreibt, zum anderen muss geschaut werden, ob dieser 
eventuell vorhandene Reichtum auf eine Politik des Nichteinmischens 
Karl Theodors zurückzuführen ist. Zunächst soll die zweite Frage behan-
delt werden. 
 



Wirtschaftspolitik und Mentalität im Bergischen Land des späten 18. Jahrhunderts   73 

II Ein (neo-)liberales Paradies? Staatliche Einflussnahme im 
Bergischen Land 
 
Das Bergische Land war, obwohl Teil eines großen Herrschaftskomplexes, 
der über die Pfalz bis nach Bayern reichte, ein unabhängiges Staatengebil-
de mit eigener Finanzverwaltung. Dieser Umstand erlaubt es, dass es 
Quellen gibt, auf die zurückgegriffen werden kann, um ein einigermaßen 
scharfes Bild vom Herzogtum zum Ende des 18. Jahrhunderts zu bekom-
men.  
Das Herzogtum Berg war ein recht dicht besiedeltes Gebiet. Auf seinen 
knapp 3200 qkm wohnten etwa 265.000 Einwohner, was in etwa einer 
Bevölkerungsdichte von 83 Menschen pro Quadratkilometer entspricht, 
in den beiden bevölkerungsreichen Regionen Düsseldorf und der Textil- 
und Metallregion Barmen, Elberfeld, Solingen und Remscheid lag die Zahl 
bei etwa 150 Personen pro Quadratkilometer.2  
In diesen bevölkerungsreichen Regionen wurde produziert und gearbei-
tet. In der mittelbergischen Region der Städte Barmen, Elberfeld, Solingen 
und Remscheid waren in den ersten beiden Textilien das Hauptprodukt, 
in den beiden letzten Metallverarbeitungen. Ein großes Manko war bis 
zum Ende des 18. Jahrhunderts dabei die Tatsache, dass die Verkehrsan-
bindung in andere Regionen nur sehr unzureichend funktionierte. Daher 
wurden die Straßen ab diesem Zeitpunkt ausgebaut: neben großen 
Hauptverkehrswegen etwa zwischen Duisburg und Düsseldorf oder von 
der Region rund um das heutige Wuppertal ins Märkische hinein bzw. 
von dort bis nach Holland. Zur Refinanzierung solcher Straßenbauten 
wurden vereinzelt Mautstationen errichtet, wie ein Dokument aus Bar-
men zeigt, indem eine innerstädtische Schranke erbaut wurde, an der die 
Nutzer jedes Mal bezahlen mussten.3  
Das wirft die Frage nach den Steuern auf. Während nach einer Hochrech-
nung 1735 das Doppelherzogtum Jülich-Berg noch etwa die Hälfte der 
Steuereinnahmen für die kurfürstlichen Kassen ausmachte, war deren 
Anteil 1776 sehr geschrumpft. Von den 1,795 Mio. Gulden kamen nur 
235.000 Gulden aus Jülich-Berg, was einem Anteil von 13 Prozent ent-

                                                 
2  Vgl. Engelbrecht 1996, 19. 
3  Vgl. Schnickmann 2015, 161f. 



74   Heiko Schnickmann 

 

spricht.4 Dieser Umstand wird noch merkwürdiger, wenn man für das 
Jahr 1789 die Ausgabenseite betrachtet, die sich auf 654.000 Reichstaler 
belief. Trotz aller Schwierigkeiten, die ein Umrechnen mit sich bringt, 
zeigt sich recht eindeutig, dass die Einnahmen sanken, die Ausgaben aber 
stiegen. Bei diesen Ausgaben handelt es sich, wie gezeigt, nur bedingt um 
Investitionen in Infrastrukturprogramme, die sich eben refinanzieren 
mussten, sondern vor allem um Militärausgaben, das Gesandtschaftswe-
sen und Schuldendienst.5  
Wie erklärt sich diese Diskrepanz, deren Existenz natürlich Versuche zur 
Folge hatte, das Steuersystem zu verändern? Hauptursache war, dass das 
Steuersystem nicht von den erwirtschafteten Einnahmen des Steuerzah-
lers abhing, sondern von dessen gesellschaftlichem Status. Die Landbevöl-
kerungen hatten den Hauptanteil der Steuerlast über die Grundsteuer zu 
tragen, während die Stadtbewohner lediglich über indirekte Steuern, die 
vor allem der Stadtkasse und nicht etwa dem Landesherren zugutekamen, 
zur Kasse gebeten wurden. Adelige und andere Lehnsherren sowie freie 
Güter waren zudem von der Steuer ausgenommen, so lange sie ihre Län-
dereien nicht verpachteten.6 
Betrachtet man nun die Bevölkerungsdichte und die Steuereinnahmen des 
Landesherrn, so zeigt sich klar, dass die Hauptlast seiner Steuereinnah-
men bei der Bevölkerung lag, die in den Gebieten, nämlich den ländlichen, 
wohnte, in denen die Wirtschaftskraft nicht so gedeihen konnte, wie in 
den Ballungsgebieten mit ihrer Industrie. Hinzu kam die Tatsache, dass 
die Grundsteuer auf ein Dokument von 1596 datierte, ohne dass es den 
realen Umständen angepasst worden war und auf der ständischen Gesell-
schaftsordnung beruhte. Diese hätte abgeschafft werden müssen, hätte 
man die Staatseinnahmen reformieren wollen. Dazu aber war der Kur-
fürst ebenso wenig bereit, wie die zahlreichen von der Steuerlast befreiten 
Adeligen in seinem Territorium. Diese schafften es im 18. Jahrhundert 
beständig, jede Art der Reform abzulehnen, da sie in der Organisation der 
Landstände sowohl im Bergischen als auch im Herzogtum Jülich vertreten 

                                                 
4  Vgl. Engelbrecht 1996, 80, FN 172. 
5  Vgl. ebd. 
6  Vgl. ebd., 82f. 



Wirtschaftspolitik und Mentalität im Bergischen Land des späten 18. Jahrhunderts   75 

waren und jede Reformbemühung von Seiten des Kursfürsten kritisier-
ten.7 
Diese Landstände waren eine in den Grundgesetzen des Herzogtums fest-
geschriebene Institution, die durch Gerichtsurteile des obersten Reichsge-
richts geschützt und vom Kurfürsten Karl Theodor niemals in seinem 
Bestehen angezweifelt wurde. Im Gegenteil hielt er sich an deren Regeln, 
selbst wenn in Bayern und der Pfalz andere Gesetze galten.8 
Mit diesem Überblick ist die zweite Frage beantwortet. Karl Theodor war 
mitnichten ein Herrscher der Nichteinmischung und dennoch liegt Fors-
ter nicht ganz daneben, wenn er die Rolle des Staats in Form des Kurfürs-
ten für das Bergische auf diese Formel bringt, denn immerhin: Karl Theo-
dor wollte sich einmischen, konnte aber nicht. Tatsächlich war er ja mehr 
als geneigt zu regieren, er beugte sich dabei aber den vorhandenen Geset-
zen, was seine Versuche, Reformen zu gestalten, erschwerte. Sein größter 
Opponent war dabei vor allem die bergische Ritterschaft in den Land-
ständen, die ihm ihre Zustimmung verweigerte.  
Auch einen Teil der Antwort auf die erste Frage nach den tatsächlichen 
Reichtumsverhältnissen im Bergischen Land ist mit dem vorangegange-
nen Überblick gegeben. Der Staat als solcher erhob zwar Steuern, diese 
wurden im Verlauf des 18. Jahrhunderts aber im Bergischen immer gerin-
ger. Der Staat also war nicht unbedingt reich. Wie aber sah das bei seinen 
Bürgern in den Städten aus? 
 
III Im Amsterdamer Hinterland? Handel und Gewerbe im 
Bergischen 
 
Ein Bericht des Rentmeisters Johann Wülfing aus dem Jahr 1729 zeigt auf, 
wie es um den Reichtum im Bergischen bestellt war. Er berichtet aus 
Freien Herrlichkeit Lüttringhausen, heute ein Teil der Stadt Remscheid: 

[...] die Mägde tragen sich allhier galant, so daß man schier keine Frau vor 
der Magd erkennen kann. Die Tag-Löhner pudern des Sonntags ihre Haa-

                                                 
7  Vgl. ebd., 26. 
8  Vgl. ebd., 87. 



76   Heiko Schnickmann 

 

re. . .Thee und Caffe ist allhier unter dem gemeinen Volck, daß auch viele 
Gelder dadurch verschwendet werden, gar gemein [...]9 

Dieser Reichtum, der selbst die untersten Schichten erfasste, hatte seinen 
Ursprung in der Textilwirtschaft. Im späten 18. Jahrhundert waren von 
den 265.000 Menschen im Bergischen Land bis zu 40.000 Menschen in 
den Exportgewerben der Region, also vorwiegend in den Bereichen Tex-
til- und Metallverarbeitung, tätig. Daneben betätigten sich einzelne auch 
noch in der traditionellen Hauswirtschaft.10  
Das Geschäftsmodell im Bergischen Land war zu diesem Zeitpunkt wie 
auch in anderen Regionen das des Verlagswesens. Im Bereich des heutigen 
Wuppertals war die Grundlage für dieses Verlagswesen die so genannte 
Garnnahrung, ein im Jahre 1527 erteiltes Privileg, dass es den Bewohnern 
der Gemeinden Elberfeld und Barmen gestattete, dass im gesamten Verei-
nigten Herzogtum nur auf ihrem Gebiet Bleicherei betrieben werden 
durfte. Davon ausgehend entwickelte sich eine facettenreiche Textilin-
dustrie, die sich ab dem 18. Jahrhundert auch vermehrt um die Bandwir-
kerei erweitert hatte. 
Ausgehend von kleinen Bleichereien, die sich entlang der Wupper und 
ihrer Nebenbäche angesiedelt hatten, gingen einige Bleicher dazu über, 
nicht mehr selber zu bleichen, sondern diese Arbeit von ihren Nachbarn 
machen zu lassen. Sie konzentrierten sich dabei vor allem auf den Ver-
trieb und bezahlten ihre Nachbarn für deren Arbeit. Da das Leinen im 
Wuppertal nicht heimisch war, wurde es aus dem Garnland rund um 
Braunschweig, Göttingen und Kassel ins Bergische geholt, dort weiterver-
arbeitet und dann über den Rhein in die Niederlande transportiert. Be-
reits zum Ende des 16. Jahrhunderts sind Händler aus dem Wuppertal in 
Antwerpen und Amsterdam belegt.11 Wie kam es dazu? 
Begonnen hatte dieser Handel bereits früher. Zu Beginn des 15. Jahrhun-
derts waren einzelne Händler des Wuppertals noch in der Nähe ihrer 
Höfe unterwegs, so dass man ihre Spuren dort findet. Doch dort muss der 
Erfolg so groß gewesen sein, dass sie im Verlauf des Jahrhunderts immer 

                                                 
9  Zitiert nach Heuser 1985, in: http://www.ekir.de/luettringhausen/kleine-luettringhauser-

kirchengeschichte-338.php (11.03.2018). 
10  Vgl. Gorißen 2014, 458. 
11 Vgl. zur Garnnahrung Dietz 1957, 23ff.; zur Bandwirkerei ebd., 47ff.; zu den Kauf-

leuten in den Niederlanden ebd., 80ff. 



Wirtschaftspolitik und Mentalität im Bergischen Land des späten 18. Jahrhunderts   77 

weiter herumreisten. Hatten sie zuvor in Köln das Material gekauft, zu 
Hause veredelt und wieder nach Köln gebracht, so kauften sie es nun in 
Westfalen, Nordhessen und anderen Gebieten, um es in Frankreich, Bra-
bant und Flandern zu verkaufen. Dieser Erfolg war es schließlich, der zum 
Garnnahrungsprivileg führte. Darin wurde bereits recht früh deutlich, 
dass im Wuppertal der gesamte Bereich der Textilverarbeitung beheima-
tet war. Neben Leinen gehörten auch Bänder, Spitzen, Posamente und 
anderes dazu.  
Für die hier behandelte Zeit sind dabei zwei wichtige Neuerungen ent-
scheidend, die ab dem frühen 18. Jahrhundert das Exportgeschäft verän-
derten. Zum einen begannen die Leinenweber mit der Verarbeitung von 
Baumwolle. Daraus wurden bis in das 19. Jahrhundert hinein die wich-
tigsten Handelsgüter des Wuppertaler Textilgewerbes. Zum anderen 
wurde die Verarbeitung von Seide angegangen. So war auf der einen Seite 
ein Massenprodukt, auf der anderen Seite ein Luxusprodukt entscheidend 
für die Textilbranche des Bergischen Landes. 
Allerdings herrschte in den Betrieben chronischer Garnmangel, weil zu 
viele Menschen mit der Herstellung ausreichender Mengen beschäftigt 
waren. So wurde bereits 1783 durch den Elberfelder Kaufmann Brügel-
mann bei Ratingen die erste mechanische Spinnmaschine errichtet, die 
Wasserkraft ausnutzen konnte. Nachahmer fand Brügelmann jedoch 
kaum, so dass in der technischen Entwicklung nicht der Grund gefunden 
werden kann, warum im Bergischen der Reichtum, den Forster be-
schreibt, vorhanden war.12 
Dennoch ist Brügelmann ein Indikator für die wirklichen Ursachen. Die 
sich über Jahrhunderte entwickelte Gängelung der Gewerbetreibenden 
wurde durch immer neue Wege probiert zu umgehen. Dass dies gelingen 
konnte, war dem Wettbewerb zwischen dem Herzogtum Berg und der 
Stadt Köln geschuldet. Letztere hat durch das Stapelrecht die Möglichkeit, 
den Rheinhandel zu beschränken, was für das angrenzende Bergische 
Land ein Problem darstellte. So waren die Herzöge durchaus gewillt, Un-
ternehmertum und unkonventionelle Gewerbeideen zu fördern, wie sie 

                                                 
12 Vgl. Gorißen 2015, 429-436; Dietz 1957, 115f. 



78   Heiko Schnickmann 

 

dies etwa mit den zehn Textilunternehmen machten, die sich ab 1714 
nach Mülheim aufmachen konnten, und dort begannen zu produzieren.13  
Was die Landesherren antrieb, ist dabei klar: Es war die Aussicht auf hö-
here Steuern und Zölle und eine Schwächung Kölns, die ihnen mehr 
Macht gebracht hätte. Was aber war es, was die Kaufleute antrieb, solche 
geschäftlichen Risiken einzugehen? 
 
IV Fromme Kaufleute: Die Mentalität der Bergischen 
 
Ich habe weiter oben schon kurz zusammengefasst, wo der gesellschaftli-
che Ursprung der Kaufleute lag. Ausführlicher und besser fasste es der 
Schwelmer Pfarrer Friedrich Christoph Müller, ein Zeitgenosse Forsters, 
in seinen Gedanken zum Unterschied über des Bergischen und Märkischem in 
Worte:  

Darf z.E. der bemittelte Bauer treiben was er will, so legt er sich außer sei-
ner Wirthschaft, auf allerlei Handlung und Verkehr – braut Bier, brennt 
Branntwein, legt einen Kramladen an usw. er findet, daß dies einträglicher 
sei, als das Feld zu bauen, und läßt deswegen seine Söhne die Handlung 
lernen. Diese denken noch weiter als der Vater, legen auf ihrem väterli-
chen Erbe Fabriken an, und der Bauernhof verwandelt sich endlich in ein 
kleines Dorf, dergleichen man im Bergischen, besonders in der Gegend 
von Remscheid, unzählige findet. Hat es ein Fabrikant so weit gebracht, 
daß er für seine eigene Rechnung fabriciert, so bringt er, wenn er seine 
Fabrikate in Holland oder auf den Messen verkauft, allerlei Speceren oder 
andere Waren mit zurück, verkauft sie, wann, wie und wo er will, und hat 
also doppelten Nutzen von seiner Reise.14  

Müller, der als Schwelmer Pfarrer und Kartograph bestens mit den Ver-
hältnissen in der rheinisch-westfälischen Grenzregion vertraut war, er-
kennt zwei Dinge. Zum einen die Freiheit, die den Bergischen zusteht, 
und die ich oben durch die Konkurrenz zu Köln und durch das Einhalten 
von Gesetzen durch den Landesherren, erklärt habe, zum anderen auch, 
dass die Bergischen diese Freiheit auch zu nutzen wussten. Dabei setzen 
sie auf eine gewisse Diversifikation ihrer Produkte, was das Geschäftsrisi-
ko minimieren sollte, und zum anderen auf die Regeln des Marktes. Mül-

                                                 
13 Vgl. Gorißen 2015, 436ff. 
14  Müller 1922, 76f.  



Wirtschaftspolitik und Mentalität im Bergischen Land des späten 18. Jahrhunderts   79 

ler entgeht dabei aber die Frage nach dem Grund dafür, dass diese Freiheit 
so geschickt genutzt werden konnte. Wie also tickten diese Bergischen? 
Der Arzt und Schriftsteller Johann Heinrich Jung-Stilling lebte und arbei-
tete von 1772 bis 1778 in Elberfeld. In seinem Werk Henrich Stillings häus-
liches Leben beschreibt er das Leben in Schönental, dass unschwer als das 
Wuppertal der 1770er-Jahre identifiziert werden konnte. War er anfangs 
dort sehr zufrieden und glücklich und als Arzt sehr begehrt, wendete sich 
zum Ende seines Aufenthalts dort das Blatt:  

Jetzt fand nun Stilling einen großen Unterschied im Betragen seiner künf-
tigen Mitbürger und Nachbarn: seine pietistischen Freunde, die ihn 
ehmals als einen Engel Gottes empfingen, ihn mit den wärmsten Küssen 
und Segenswünschen umarmten, blieben jetzt von ferne stehen, bückten 
sich bloß und waren kalt; das war aber auch kein Wunder, denn er trug 
nun eine Perücke mit einem Haarbeutel, ehemals war sie bloß rund und 
nur ein wenig gepudert gewesen, dazu hatte er auch Hand- und Halskrau-
sen am Hemd und war also ein vornehmer, weltförmiger Mann geworden. 
Hin und wieder versuchte man’s mit ihm auf den alten Schlag von der Re-
ligion zu reden, dann aber erklärte er sich freundlich und ernstlich: er ha-
be nun lange genug von Pflichten geschwatzt, jetzt wolle er schweigen und 
sie ausüben; und da er vollends keiner ihrer Versammlungen mehr bei-
wohnte, so hielten sie ihn für einen Abtrünnigen und zogen nun bei allen 
Gelegenheiten in einem liebevollen und bedauernden Ton über ihn los. 
Wie sehr ist diese Maxime dieser sonst so guten und braven Leute zu be-
jammern! – ich gestehe gerne, daß die rechtschaffensten Leute und besten 
Christen unter ihnen sind, aber sie verderben alles Gute wieder durch ih-
ren Hang zum Richten; wer nicht mit ihnen gerad eines Sinnes ist, mit 
ihnen von Religion tändelt und empfindelt, der gilt nichts, und wird für 
unwiedergeboren gehalten; sie bedenken nicht, daß das Maulchristentum 
gar keinen Wert hat, sondern daß man sein Licht durch gute Handlungen 
müsse leuchten lassen. Mit einem Wort: Stilling wurde von seinen alten 
Freunden nicht allein ganz verlassen, sondern sogar verleumdet; und als 
Arzt brauchten sie ihn fast gar nicht.15 

Man mag sich nicht vorstellen, dass eine solche Gesellschaft in der Lage 
wäre, wirtschaftlich zu handeln und doch ist es genau diese pietistische 
Gesinnung, die die Wirtschaft ans Laufen brachte.  

                                                 
15  Jung 1828, 5f.  



80   Heiko Schnickmann 

 

Dass es einen Zusammenhang zwischen Religion und wirtschaftlichem 
Streben gibt, ist seit der Arbeit Max Webers Die protestantische Ethik und 
der Geist des Kapitalismus16 eine Binse. Tatsächlich war auch im Wuppertal 
der Calvinismus die führende Religion, seit sie sich von Elberfeld kom-
mend im 16. Jahrhundert auch nach Barmen ausgebreitet hatte. Damit 
stellte das Wuppertal keine besondere Ausnahme dar. Im gesamten Bergi-
schen Land war etwa die Hälfte der Bevölkerung katholisch, und je ein 
Viertel gehörte zur reformierten bzw. lutherischen Konfession, so dass die 
Region gemischt konfessionell war.17 
Eine solche Mischung findet sich auch im Wuppertal, allerdings in ande-
rer Ausprägung. Doch trotz der Bemühungen der katholischen Landes-
herren durch die 1682 begonnene Missio Montensis, das Bergisch zu reka-
tholisieren, blieben ihre Versuche im Wuppertal eher bescheiden. Im ge-
samten Barmen fanden sich in der Mitte des 18. Jahrhunderts etwa 350 
Katholiken.18 Alleine das Barmen vorgelagerte Weilerdorf Wichlinghau-
sen baute zur selben Zeit eine lutherische Kirche, in der über 700 Men-
schen Platz fanden.19  
Calvinisten und Lutheraner prägten gemeinsam die Region des Wupper-
tals. Dabei griffen sie jedoch nur bedingt auf ihre jeweilige Konfession 
zurück. Wie Jung-Stilling schrieb, war man dort vorherrschend pietis-
tisch. Darunter versteht man eine religiöse Bewegung des 17. Jahrhun-
derts. Ihr ging es im Wesentlichen darum, den Glauben des einzelnen 
Individuums (auch) außerhalb kirchlicher Institutionen zu stärken. Daher 
förderte sie eine Intensivierung des Umgangs mit der Bibel und den in ihr 
enthaltenen Regeln für das alltägliche Leben, verbreitete die Idee eines 
gelebten Priestertums aller Gläubigen und trat offensiv dafür ein, Pfarrer 
dahingehend auszubilden, dass sie näher am Glauben und am Leben ori-
entiert waren.20 
Ein Mittel, dieses Ziel zu erreichen, waren Gemeindekreise, in denen die 
Bibel ausgelegt wurde, die als collegia pietatis bezeichnet wurden, also als 
fromme Gemeinschaft. Von diesem Wort leitet sich der Begriff der Pietisten 

                                                 
16  Vgl. Weber 1934. 
17  Vgl. Engelbrecht 1996, 19. 
18  Vgl. Brendel/Zimmermann 2008, 183. 
19  Vgl. Schnickmann 2015, 153. 
20  Vgl. Ruhbach 1994, 1572. 



Wirtschaftspolitik und Mentalität im Bergischen Land des späten 18. Jahrhunderts   81 

und später der des Pietismus ab.21 Die einfachen Gläubigen, aber auch 
zahlreiche Theologen vermissten im Intellektualismus der Reformation 
die Idee der Frömmigkeit und eine unzureichende Verwirklichung christ-
lichen Lebens, wie es sie im Katholizismus etwa mit der Mystik gegeben 
hatte.22 Ein wichtiger Teil der pietistischen Gedankenwelt zeichnet sich 
dadurch aus, dass die Theologen versuchten eine Verbindung von christli-
cher Gemeinschaft und dem Gefühl der eigenständigen Individualität 
herzustellen. Unabhängig vom Pfarrer sollten die Gläubigen in die Lage 
versetzt werden, die Bibel zu lesen, auszulegen und eigene Schlüsse zu 
ziehen und umzuwandeln. Dabei war die Gemeinschaft der anderen 
Gläubigen genauso wichtig wie die individuelle Erkenntnis.23 
Neben der praktisch-theologischen Arbeit ist vor allem das Element der 
Bildung ein entscheidender Faktor für die pietistische Bewegung. Seine 
Arbeit am eigenständigen Individuum forderte innerhalb der Pädagogik 
ein am Schüler orientiertes Vorgehen. Inhaltlich war das Ziel des Unter-
richts zweigeteilt. Auf der einen Seite bekam das Abfragen von Glaubens-
inhalten eine besondere Bedeutung, auf der anderen Seite, bedingt durch 
den Alltags- und Realitätsbezug der Bewegung, sollte Alltag und Leben-
sumwelt verstärkt unterrichtet werden. Das bedeutete eine Abkehr vom 
humanistischen Bildungskanon und eine Hinwendung zu Tugenden, die 
in der Arbeitswelt gebraucht wurden: Fleiß, Ordnung und wirtschaftliches 
Denken.24 
Diese Verbindung findet sich bei zahlreichen Kaufmannsfamilien des 
Bergischen Landes. Der wohl bekannteste Sohn der Stadt Wuppertal, der 
kommunistische Philosoph Friedrich Engels, entstammte etwa einer sol-
chen Kaufmannsfamilie. Sein Großvater Johann Caspar Engels war Mit-
initiator der Gründung der Kirchengemeinde Unterbarmen und stand im 
regen Kontakt mit der fast schon als heilig verehrten Catharina Maria 
Lekebusch, deren Briefe an Engels überliefert sind.25  

                                                 
21  Vgl. ebd. 
22  Vgl. Peters 1999, 291. 
23  Vgl. Winkler 2003, 1349f. 
24  Vgl. Sträter 2003, 1351. 
25  Vgl. Knierim 1992. 



82   Heiko Schnickmann 

 

Diese den Barmern als tief gläubige und schwer kranke Person bekannte 
Frau war eine Schülerin des Barmer Arztes Samuel Collenbusch26, der 
nicht nur eine eigene Theologie entwickelte, sondern auch aus einer 
Kaufmannsfamilie stammte, die in Duisburg zu viel Vermögen gelangt 
war.27 Duisburg wiederum war zum damaligen Zeitpunkt etwa durch 
Gerhart Teerstegen eine Hochburg des niederrheinischen Pietismus.28 
Als Johann Wolfgang Goethe im Jahre 1774 als noch junger Autor nach 
Elberfeld kam, um seinen Studienfreund Jung-Stilling und die Brüder 
Jacobi zu treffen, die er in Düsseldorf verpasst hatte, überzeugte er sich 
von der Mentalität des Wuppertals. Er selber war in famoser Stimmung, 
dass sein Götz soeben uraufgeführt worden war, und der Werther war im 
Druck. Der Tag in Elberfeld war für Goethe durchaus fruchtbar, denn alle 
seine Vorhaben gingen in Erfüllung. Gegen Ende des Tages lud ihn Jung-
Stilling zu einer Gesprächsrunde ein, an der einzelne Vertreter des Wup-
pertaler Bürgertums teilnahmen. Dieses Gespräch dauerte nur eine halbe 
Stunde. Man unterhielt sich zunächst über Literatur, was Goethe begeis-
terte. Er lief durch den Raum, argumentierte mit den Händen und hinter-
ließ einen sicherlich ungewohnten Eindruck bei der anwesenden Gesell-
schaft. Als man dann aber recht fix zur Religion wechselte, verstummte 
der Autor und brach, in Anbetracht der Zeit, wieder nach Düsseldorf 
auf.29 Später schrieb er über das Wuppertal: 

[Das Publicum des Barmer Pfarrers Krummacher] besteht aus Fabrican-
ten, Verlegern und Arbeitern, denen Weberei die Hauptsache ist. Sie sind 
in ihrem engen Bezirk als sittliche Menschen anzusehen, denen allen da-
ran gelegen sein muß, daß nichts Excentrisches vorkomme, deßhalb denn 
auch von auffallenden Verbrechen unter ihnen kaum die Rede sein wird. 
Sie leben in mehr oder weniger beschränkten häuslichen Zuständen, allem 
ausgesetzt, was der Menschen als Mensch im Sittlichen, im Leidenschaft-
lichen und im Körperlichen zu erdulden hat. Daher im Durchschnitte vie-
le kranke und gedrückte Gemüter unter denselben zu finden sind. Im All-
gemeinen aber sind sie unbekannt mit allem, was die Einbildungskraft 

                                                 
26  Vgl. ebd., VII-IX. 
27  Vgl. Schnickmann 2015, 163-171. 
28  Vgl. Eberlein 2007, 60-64. 
29  Vgl. für die gesamte Passage Flasdieck 1999. 



Wirtschaftspolitik und Mentalität im Bergischen Land des späten 18. Jahrhunderts   83 

und das Gefühl erregt und, obgleich auf den Hausverstand zurückgeführt, 
doch für Geist und Herz einiger aufregender Nahrung bedürftig.30 

Damit fasste Johann Wolfgang von Goethe das Wesen des Bergischen 
Wuppertals gut zusammen. Da das Bergische Land aber ein konfessionell 
gemischtes Territorium war, kann diese Zusammenfassung für den Be-
reich Düsseldorf, das vor allem katholisch geprägt war, nicht gelten. Den-
noch ist ein Teil der Düsseldorfer Kaufleute und Textilhandwerker, die ab 
1777 in Düsseldorf Religionsfreiheit genießen und in den Jahren darauf in 
die Stadt ziehen, dem Protestantismus zugeneigt.31 Für das soziale Leben 
in der Stadt Düsseldorf war aber, anders als im Wuppertal, ein anderer 
Faktor entscheidend. Während im Wuppertal auch die städtische Admi-
nistration aus den Reihen des Bürgertums kam und somit auch hier pro-
testantisch-pietistische Mentalität an den Tag legte, so war in Düsseldorf 
die Beamtenschaft katholisch geprägt, das Wirtschaftsbürgertum der Stadt 
hingegen war wie im Falle des Wuppertals protestantisch. Eine Vermi-
schung zwischen den Konfessionen gab es nur in Einzelfällen. Stattdessen 
wurde aus Düsseldorf hinaus geheiratet, was die Konfessionalisierung 
innerhalb Düsseldorfs noch verstärkte.32 
Die Tatsache, dass die städtische Oberschicht in sich nicht homogen war, 
führte zu einer Mischung der Interessen, so dass, anders als im Wuppertal, 
die Kultur in Düsseldorf einen anderen Stellenwert hatte. Hinzu kommt 
der Status der Stadt als Residenzstadt. Als solche war Düsseldorf auch 
eine Hochburg der Kultur, was die pietistischen Kaufleute durchaus geär-
gert haben mag. Ihre Steuern waren es schließlich, die dafür Verwendung 
fanden. 
 
V Fazit  
 
Georg Forsters Eindruck von Düsseldorf und dem Bergischen Land 
täuscht nicht. Die Stadt und ihr Umland waren bedingt durch rege Kauf-
leute und Handwerker äußerst wohlhabend. Die Steuereinnahmen der 
Stadtbewohner flossen jedoch nicht in die Kassen des Herzogs, sondern 

                                                 
30  Goethe 1955, 6. 
31  Vgl. Müller 1988, 219. 
32  Vgl. ebd., 150. 



84   Heiko Schnickmann 

 

kamen vor allen den Städten zu Gute, was sich in einem florierenden 
Ausbau von Infrastruktur und im Falle Düsseldorfs auch Kulturprojekten 
zeigt. Grund für den Reichtum der bergischen Städte ist ein dort lebendes 
Wirtschaftsbürgertum, das sich auf pietistische Werte, wie etwa die Bil-
dung des Individuums und die Konzentration auf die materielle Welt, die 
neben der Bibel den einzigen Sinn im Leben darstellt, beruft.  
Aber Forster irrt auch, wenn er davon ausgeht, dass der Grund für das 
Handeln der Bevölkerung darin liegt, dass Karl-Theodor sich dem Regie-
ren entzogen habe. Dieser probiert vielmehr in seiner langen Amtszeit, die 
er vor allem jenseits von Düsseldorf in Mannheim und später in Bayern 
verbringt, Reformen, die den Haushalt des Herzogtums verbessern sollten, 
durchzuführen, scheitert aber an seinen Gegenspielern, die sich auf alte 
Rechte berufen können, an die Karl-Theodor sich hält. Damit legt der 
Kurfürst ein rechtsstaatliches Denken an den Tag, das sicherlich zum 
Selbstbewusstsein der Bergischen beigetragen hat. 
 
 
Literaturverzeichnis 
 

Brendel, Engelbert u. Werner Aloys Zimmermann: „St. Antonius 
Kirche“, in: Kirchen und Gottesdienststätten in Barmen, hrsg. v. Sigrid 
Lekebusch u. Florian Speer, Wuppertal 2008, 184-191. 

Dietz, Walter: Die Wuppertaler Garnnahrung. Geschichte der Industrie 
und des Handels von Elberfeld und Barmen 1400 bis 1800, Neustadt an 
der Aisch 1957. 

Eberlein, Hans-Peter: „Zwischen Dreißigjährigem Krieg und Preußen-
zeit (1648-1815)“, in: Evangelisch am Rhein. Werden und Wesen einer 
Landeskirche, hrsg. v. Joachim Conrad, Stefan Flesch, Nicole Kuropka 
u. Thomas Martin Schneider, Düsseldorf 2007, 60-64. 

Engelbrecht, Jörg: Das Herzogtum Berg im Zeitalter der Französischen 
Revolution. Modernisierungsprozesse zwischen bayerischem und franzö-
sischem Modell, Paderborn 1996. 

Schnickmann, Heiko: Vom sächsischen Hof zur Textilhochburg. Eine 
Geschichte Wichlinghausens, Remscheid 2016. 



Wirtschaftspolitik und Mentalität im Bergischen Land des späten 18. Jahrhunderts   85 

Flasdieck, Hermann: Goethe in Elberfeld, hrsg. v. Klaus Goebel, 
Wuppertal 1999. 

Goethe, Johann Wolfgang von: „Kritik zur Sammlung evangelischer 
Predigten ‚Blick ins Reich der Gnade‘ von D. Krummacher (1830)“, in: 
Poeten, Politiker, Philosophen und andere Virtuosen betrachten das Wupper-
tal. Literarische Zierleiste zu einem Stadtbild, hrsg. v. Kurt Hackenberg, 
Wuppertal 1955, 6f. 

Gorißen, Stefan: „Gewerbe im Herzogtum Berg vom Spätmittel-
alter bis 1806“, in: Geschichte des Bergischen Landes. Bis zum Ende des 
alten Herzogtums 1806, hrsg. v. dems., Horst Sassin u. Kurt Wesoly, 
Bielefeld 2014, 407-467. 

Heuser, Karl Wilhelm: Evangelische Kirche Lüttringhausen 1735–
1985. Zur Wiederherstellung des Gotteshauses vor 250 Jahren. Aus der 
Geschichte von Kirchspiel und Gemeinde vom Mittelalter bis zur Gegen-
wart, Remscheid 1985, in:  
http://www.ekir.de/luettringhausen/kleine-luettringhauser-
kirchengeschichte-338.php (11.03.2018). 

Jung, Johann Heinrich: Henrich Stillings häusliches Leben. Eine wahre 
Geschichte, 4. Aufl., Stuttgart 1828. 

Knierim, Michael: Geistliche Briefe an Johann Caspar Engels und seine 
Frau Louise geb. Noot, 1798-1821. zugleich ein Beitrag zum Collen-
buschianismus im Wuppertal (=Nachrichten aus dem Engels-Haus 9), 
Neustadt an der Aisch 1992. 

Müller, Friedrich Christoph: Choragraphie von Schwelm von 1789, 
hrsg. v. Wilhelm Crone, Schwelm 1922. 

Müller, Klaus: „Unter pfalz-neuburgischer und pfalz-bayrischer 
Herrschaft (1614-1806)“, in: Düsseldorf. Geschichte von den Ursprün-
gen bis in 20. Jahrhundert, Bd. 2, hrsg. v. Hugo Weidenhaupt, Düssel-
dorf 1988, 7-312. 

Ders.: „Das Herzogtum Berg von 1609 bis 1806“, in: Geschichte des 
Bergischen Landes. Bis zum Ende des alten Herzogtums 1806, hrsg. v. 
Stefan Gorißen, Horst Sassin u. Kurt Wesoly, Bielefeld 2014, 504-611. 



86   Heiko Schnickmann 

 

Ruhbach, Gerhard: „Pietismus“, in: Evangelisches Lexikon für 
Theologie und Gemeinde, Bd. 3, Wuppertal/Zürich 1994, 1571-1573. 

Sträter, Udo: „Pietismus III. Pädagogische und religionspädago-
gische Bedeutung“, in: Religion in Geschichte und Gegenwart, 4. Aufl., 
Bd. 6, Tübingen 2003, Sp. 1351-1352. 

Peters, Christian: „Pietismus I. Begriff und Geschichte“, in: Lexikon 
für Theologie und Kirche, Bd. 8, Freiburg u.a.. 1999, Sp. 291-293. 

Weber, Max: Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, 
Tübingen 1934. 

Winkler, Eberhard: „Pietismus II. Bedeutung für die Praktische 
Theologie“, in: Religion in Geschichte und Gegenwart, 4. Aufl., Bd. 6, 
Tübingen 2003, Sp. 1349-51. 



Heiko Ulrich 

 

Die Postkutsche als intertextueller Kommu-

nikationsraum. Romanhafte Strukturen im 

literarischen Reisebericht 

 

 

I Raum der Reise – Raum des Berichts: Die Postkutsche und 

die Gattungstradition 

 
Die enge Verwandtschaft zwischen Reisebericht und Roman ist in der 
Forschung immer wieder betont und mit einer gemeinsamen Abstam-
mung von der homerischen Odyssee begründet worden.1 Während die 
Gattungspoetik der Frühen Neuzeit den Hauptunterschied in der Fiktio-
nalität des Romans und der Faktizität des Reiseberichts sieht,2 richtet der 
Blick der modernen Literaturwissenschaft sich auf die gemeinsamen nar-
rativen Strukturen3 – zumal der aus dem homerischen Epos entwickelte 
Roman bereits in der Antike eine starke Tendenz zur Schematisierung 
aufweist.4 Diese Schematisierung des Liebesromans hat Northrop Frye 
mit ähnlichen Strukturen im Drama verglichen und daraus die quer zur 
darstellungsmodalen Unterteilung in Epik und Dramatik liegende Diffe-
renzierung zwischen ‚Comedy‘ und ‚Romance‘ entwickelt: Die ‚Comedy‘ 
reizt in satirischer Absicht zum Verlachen der dargestellten Figuren, die 
durch den Helden der Typenkomödie und des Abenteuerromans überlis-

                                                 
1  Vgl. dazu beispielsweise Adams 1983, die Studien im Tagungsband von Moureau 1986, 

die Aufsatzsammlung Wolfzettel 2003, die Beiträge zu Das 2011 oder Murrin 2014. 
2  Texte nach Steinecke 1999, vgl. dazu auch Voßkamp 1973 und die Einführung von 

Bauer 1997. 
3  Vgl. grundlegend zur Anwendung narratologischer Kategorien auf erzählende 

Sachtexte wie die Historiographie oder eben den Reisebericht White 1975 und White 
1987. 

4  Zum schematischen Aufbau des Liebesromans seit der Antike vgl. Holzberg 1986, 
sowie zur weiteren historischen Entwicklung der Gattung etwa Rau 1994, Regis 2003, 
Werber 2003 sowie die Beiträge zum Sammelband von Baisch 2013. 



88   Heiko Ulrich 

 

tet werden, die ‚Romance‘ rührt den Zuschauer oder Leser zu Tränen, 
indem sie den empfindsamen Protagonisten zahlreiche Hindernisse 
überwinden und schließlich doch noch in die Arme der Geliebten (zu-
rück)finden lässt.5 Bereits die Odyssee verbindet diese beiden Handlungs-
stränge der episodischen Abenteuersequenz6 und der rahmenden Heim-
kehrgeschichte, die sowohl den Roman als auch den Reisebericht struktu-
rieren, indem sie die Abenteuer größtenteils in die Erzählung des Helden 
verlagert, während die Heimkehr durch den epischen Erzähler geschildert 
wird.7 
Interferenzen und Spannungen ergeben sich aus dieser grundsätzlichen 
Verteilung von (sensationellem) Abenteuer und (alltäglicher) Heimkehr 
auf verschiedene Erzählebenen dort, wo beide Elemente innerhalb eines 
Textes direkt aufeinandertreffen. Dies geschieht immer dann, wenn wäh-
rend der Reise ein Raum der Begegnung zwischen weitgereisten Erzäh-
lern und gelangweilten Zuhörern entsteht. Dieser Transitraum zwischen 
der permanenten, auf das Ziel der Heimkehr ausgerichteten Bewegung 
und der Ruhephase einer Abenteuererzählung wird ideal von den öffentli-
chen Verkehrsmitteln verkörpert: Sie sind selbst Teil der Reise und gene-
rieren zugleich Freiraum für das Erzählen; sie bringen den Reisenden 
seinem Ziel näher und ermöglichen zugleich Begegnungen mit anderen 
Reisenden. In der Postkutsche8 wird gereist und vom Reisen erzählt – der 
Reisende, der dem Erzähler eines Reiseberichts in der Postkutsche begeg-
net, ist ein Odysseus, der von seinen Abenteuern berichten kann, ohne 
dabei auf der Insel der Phäaken festzusitzen. Das ebenso Transitorische 
wie Fluide dieses Zustandes, der den aktiven, überlegenen Abenteurer der 
‚Comedy‘ und den passiven, hin und her gestoßenen Dulder der ‚Ro-
mance‘ in den engen Innenraum der Postkutsche (oder vielmehr: in die 
begrenzte Zeit des Verweilens in derselben) pfercht, kann im beständigen 
Rückgriff auf den gemeinsamen Archetypus des Romans und des Reisebe-
richts, die homerische Odyssee, genauer untersucht werden; dem (nicht 

                                                 
5  Entwickelt wird diese Theorie hauptsächlich in Frye 1957, Frye 1965 und Frye 1976. 
6  Vgl. dazu auch die Studien von Klotz 1979 und Green 1991. 
7  Vgl. dazu auch Adams 1962, die Beiträge in von Martels 1994, und die Studie von Olk 

1999. 
8  Vgl. zur Geschichte dieses Transportmittels auch Beyrer 1985. 



Die Postkutsche als intertextueller Kommunikationsraum   89 

notwendigerweise wahrheitsgemäßen) Erzählen des ‚Comedy‘-Protago-
nisten steht dabei das Erzählt-Werden des ‚Romance‘-Helden gegenüber. 
Um außerdem zu demonstrieren, dass die beiden Grundstrukturen der 
‚Comedy‘ und der ‚Romance‘ für den literarischen Reisebericht konstitutiv 
sind, obgleich sie in einzelnen Texten unterschiedlich gewichtet erschei-
nen, sollen Beispiele aus sechs verschiedenen Epochen untersucht werden, 
die aufgrund ihres Literaturverständnisses entweder eher realistisch-
satirisch (also auf die ‚Comedy‘) oder eher idealisierend-melodramatisch 
(also auf die ‚Romance‘) ausgerichtet sind. Eine satirische Grundtendenz 
weisen Georg Forsters Ansichten vom Niederrhein (1791), Ludwig Börnes 
Monographie der deutschen Postschnecke (1821)9 und Georg Weerths Skizzen 
aus dem sozialen und politischen Leben der Briten (1844)10 auf, eine idealisie-
rende Perspektive nehmen Goethes Italienische Reise (1816),11 Adelbert 
von Chamissos Tagebuch (1836)12 sowie Theodor Fontanes Wanderungen 
durch die Mark Brandenburg (1863)13 ein; Vertretern der Aufklärung, des 
Jungen Deutschland und des Vormärz stehen also solche der Klassik, der 
Romantik und des Realismus gegenüber.14 Bei der Untersuchung der ein-
zelnen Postkutschen-Episoden, die all diese Reiseberichte enthalten,15 
liegt der Fokus dabei nicht auf dem Erzähler, der dem epischen Erzähler 
der Odyssee entspricht, sondern auf dessen Reisebekanntschaften, die 
Homers Titelhelden repräsentieren und stets als Spiegelbild und Alter Ego 
des Erzählers im Reisebericht fungieren – ob sie nun gehasst oder geliebt, 
verspottet oder verehrt, als Gegenentwurf oder Vorbild aufgefasst wer-
den, stets verkörpern sie beide Rollen des Odysseus, den trickreichen 

                                                 
9  Fortan zit. nach der Reclam-Ausgabe Börne 1967 unter Nennung der Sigle MP und 

der Seitenzahl. 
10  Fortan zit. nach dem dritten Band der Werkausgabe Weerth 1957 unter Nennung der 

Sigle SB. 
11  Fortan zit. nach der Frankfurter Ausgabe Goethe 1993 unter Nennung der Sigle IR. 
12  Fortan zit. nach der zweibändigen Werkausgabe Chamisso 1975 unter Nennung der 

Sigle TB. 
13  Fortan zit. nach dem Erstdruck Fontane 1863 unter Nennung der Sigle OL, da die 

Große Brandenburger Ausgabe hier der Ausgabe letzter Hand folgt und nur eine stark 
gekürzte Version der Episode bietet (Fontane ²1994, 430). 

14  Zur Epochenspezifik des Reiseberichts vgl. auch Stewart 1978, Brenner 1989, die 
Beiträge in den Sammelbänden von Griep 1991, Jäger 1992 und Maurer 1999 sowie die 
Aufsatzsammlung von Hentschel 2010. 

15  Weitere literarische Darstellungen der Postkutsche finden sich in dem von Beyrer 
1992 herausgegebenen Ausstellungsband. 



90   Heiko Ulrich 

 

Abenteurer und Erzähler potenzieller Lügengeschichten auf der einen 
und den von Sehnsucht geplagten, leidend in der Welt umherirrenden 
Heimkehrer auf der anderen Seite.16 
 

II Renten und Kokarden: Georg Forsters Ansichten vom Nie-

derrhein (1791) 

 
Die satirische Grundhaltung, die der Erzähler in Forsters Ansichten einem 
„alten französischen Chevalier de St. Louis“ gegenüber einnimmt,17 wird 
bereits deutlich, wenn die Insassen der Postkutsche auf der Fahrt durch 
das aufständische Brabant18 „die abentheuerliche Erscheinung eines unse-
rer Reisegefährten“ belächelt (AA IX, 137).19 Wenn der Chevalier sich im 
Kommunikationsraum des öffentlichen Verkehrsmittels20 als Held einer 
‚Comedy‘ und einer ‚Romance‘, eines (erzählten) Abenteuers und einer 
(erlebten) Heimkehr inszeniert, wird er daher als ‚Karikatur‘ wahrge-
nommen:21 

Durch eine ziemliche leichte Ideenverbindung kam er auf den Finanzmi-
nister Necker, und ergoß den noch unverminderten Strom seiner Galle 
über ihn: „der Mann, sagte er, empfängt immer, und zahlt niemals; lebte 
ich nicht von meinen Renten, ich müßte zu Grunde gehen, denn meine 
Pension bleibt aus.“ Zu St. Trond fingen wir an, von Kokarden zu spre-
chen; dies setzte ihn, der den Beutel so ungern zog, in Angst und Verle-
genheit […]. Die Menge der Kokardenträger, die uns Nachmittags begeg-
neten, beunruhigte ihn […] so sehr, daß er, wiewohl wir schon in der 
Dämmerung zu Löwen eintrafen, noch beim Abendessen mit einem vier-
färbig gestreiften Bändchen um seinen schäbigen Hut, wie ein alter Geck, 
der auf dem Theater eine Schäferrolle spielt, zum Vorschein kam, und 

                                                 
16  Als Textgrundlage wird die Übersetzung der Odyssee von Johann Heinrich Voß heran-

gezogen (Homer 1781), die nach der konventionalisierten Sigle Od. unter Nennung von 
Buch- und Verszahl zitiert wird. 

17  Vgl. dazu auch Böhmer 2014, 34f. 
18  Zu dessen Darstellung bei Forster vgl. neben Dumont 1997, 130f. auch Groenewold 

2006, 485f., und insbesondere Gilleir 2003, 179-188. 
19  Zur Bedeutung des Begriffs „Abenteuer“ für die Ansichten vgl. auch Fischer 2006, 188. 
20  Vgl. zu deren Bedeutung für die Ansichten neben Fischer 1990, 81f. auch Graczyk 2006, 

451f. 
21  Di Noi 2014, 158, erkennt in Forsters Darstellung des Chevaliers die „Kunst eines 

großen Karikaturisten“, anders (pauschalisierend) Wuthenow 1997, 100. 



Die Postkutsche als intertextueller Kommunikationsraum   91 

nach hiesiger Landesart, ob wir gleich unbedeckt waren, und in Gesell-
schaft einer von Antwerpen angekommenen Französin da saßen, ihn bei 
Tische auf dem Kopfe behielt. (AA IX, 138f.) 

Wenn der Erzähler spöttisch bemerkt: „Das Glück, sich mit einer Lands-
männin von Stande in Gesellschaft zu sehen, hatte sichtbaren Einfluß auf 
unsern Ritter; er nahm ein Air von Würde an, das in der That ins hohe 
Komische gehörte“ (AA IX, 141), rekurriert er jedoch keineswegs auf die 
‚Comedy‘, sondern direkt auf die ‚Romance‘ zwischen Penelope und dem 
Titelhelden der Odyssee, der in seiner schützenden Verkleidung als Bettler 
von den Freiern ebenso verspottet wird (Od. 17, 374-379 und 462-465) 
wie der Chevalier wegen seines bebänderten Hutes. Dagegen weisen die 
Berichte des Chevaliers sowohl ‚Romance‘- als auch ‚Comedy‘-Elemente 
auf: Wie Odysseus durch seine Irrfahrtenerzählungen das Mitleid der 
Phäaken erregt, sodass diese ihm nach Ithaka verhelfen (Od. 13,1-85), zielt 
auch der Chevalier mit dem Bericht von seiner finanziellen Situation da-
rauf ab, von seinen Zuhörern bedauert zu werden. Zugleich jedoch be-
müht Forsters Reisegefährte sich auch darum, sich als Helden einer ‚Co-
medy‘ zu inszenieren, dem die Intrigen und Tücken seiner Gegner nichts 
anhaben können: Indem er betont, auf die „Pension“, die ihm der Finanz-
minister vorenthält, aufgrund seiner „Renten“ gar nicht angewiesen zu 
sein, verhält er sich wie die Mannschaft des Odysseus, die ihre Reise auch 
ohne die Unterstützung durch Aiolos fortsetzen kann, die dieser nach der 
versehentlichen Freilassung der Winde verweigert (Od. 10,72-77). 
Dass der Chevalier den beiden konstituierenden Handlungsschemata des 
Liebes- und Abenteuerromans folgt,22 ist nicht zuletzt dem öffentlichen 
Verkehrsmittel zu verdanken, das den bornierten Aristokraten in Kontakt 
mit den revolutionären Aufklärern bringt: 

[…] ein aristokratisches Mißfallen an der unerhörten Neuerung, daß nun 
auch der Pöbel, la canaille, wie er sich energisch ausdrückte, Rechte der 
Menschheit reklamirte, und ein ungeberdiges Bewußtseyn seiner Herkunft 
und Würde, welches sich bei allen kleinen Unannehmlichkeiten der Reise 

                                                 
22  Segeberg 2000 weist zwar auf die ambivalenten Erzählschemata der Odyssee hin (3) 

und betont die „Intensität“, mit der „der Reiseerzähler“ in den Ansichten „seinen Leser 
darauf hinweist, dass er im Grundsatz nicht anders als der Autor fiktionaler Erzählun-
gen vorgeht“ (ebd., 13), stellt aber keinen direkten Bezug zwischen Homer und Forster 
her. 



92   Heiko Ulrich 

 

äußerte, schienen den Grund zu seiner üblen Laune auszumachen, die 
dadurch noch sichtbarer und lächerlicher ward, daß er offenbar in sich 
selbst einen innern Kampf zwischen der Lust zu sprechen, und der Abnei-
gung sich der Gesellschaft mitzutheilen fühlte. (AA IX, 137) 

Anders als der Heros Achill, der sich im Vertrauen auf die eigene uner-
reichbare Physis leichthin aus der menschlichen Gesellschaft zurückzie-
hen kann, ohne seinen Status in derselben einzubüßen, lernen und lehren 
Odysseus und seine Nachfolger in Roman und Reisebericht permanent, 
entfalten ihre Fähigkeiten also durchweg im sozialen Kontakt – und wie 
diese (ehemals) epischen Helden gibt auch der Chevalier seiner „Lust zu 
sprechen“ schließlich nach und steigt von seinem heroischen Sockel. Wer 
auf Reisen geht, ist gezwungen, in diesen Kontakt einzutreten, sich mit 
kollektiven Verhaltensweise zu arrangieren und sich durch Prahlerei oder 
Mitleid heischendes Gejammer als Individuum bemerkbar zu machen. 
Dieser Versuch kann besser oder schlechter gelingen; in jedem Fall aber 
trägt er zur Entwicklung einer Persönlichkeit bei, die der Erzähler der 
Ansichten auch dem Chevalier zubilligt – schließlich sind ihm „dergleichen 
Verzerrungen, wie ich sie hier geschildert habe, willkommner als die ganz 
alltäglichen, platten Geschöpfe, die keine Prise geben, weil ihnen sogar 
alles fehlte, was des Verschraubens fähig war“ (AA IX, 142). Natürlich ist 
der Chevalier in der Darstellung des Erzählers nur eine ‚Karikatur‘ des 
Odysseus, der sich am Ende der Reise durch Taten und Worte als soziales 
Wesen und als unverwechselbares Individuum erwiesen hat; aber den 
Weg zu einer solchen Persönlichkeitsentwicklung hat auch der Chevalier 
eingeschlagen. 

 

III Harfe und Ahorn: Johann Wolfgang von Goethes Italieni-

sche Reise (1816) 

 
Weit vorangeschritten in dieser Entwicklung ist dagegen die elfjährige 
Harfnerstochter, die Goethe zu Beginn seiner Italienischen Reise be-
schreibt.23 Während der Vater die Postkutsche zu Fuß begleitet, steigt das 
Mädchen, „[e]in artiges ausgebildetes Geschöpf, in der Welt schon ziem-

                                                 
23  Zur Funktion der Episode als Selbstzitat aus dem Wilhelm Meister vgl. neben Donat 

1981, 60 und Keppel-Kriems 1986, 249 insbesondere Battafarano 1999, 41. 



Die Postkutsche als intertextueller Kommunikationsraum   93 

lich bewandert“ (IR, 16f.) zum Erzähler in den Wagen und „unterh[ä]lt 
[ihn] recht gut“ (ebd., 17), indem sie von ihren durchgeführten und geplan-
ten Wallfahrten nach „Maria Einsiedel“ und nach „St. Jago von Com-
postell“24 sowie von ihrer naiven Marienverehrung berichtet, die sie durch 
„ein augenscheinliches Wunder“ begründet, da in einem völlig niederge-
brannten Hause einzig „das Mutter Gottesbild“ vollkommen „unversehrt“ 
geblieben sei (ebd.). Vor allem aber erzählt sie von ihrem Beruf, der sie als 
wandernde Sängerin, in jeder Hinsicht, der Welt des homerischen Epos 
annähert: „All ihre Reisen habe sie zu Fuß gemacht; zuletzt in München 
vor dem Churfürsten gespielt, und sich überhaupt vor ein und zwanzig 
fürstlichen Personen hören lassen“ (ebd.). Erscheint einem aufgeklärten 
Geist bereits die Erzählung vom Marienwunder suspekt,25 erweist sich die 
Behauptung, alle Reisen „zu Fuß gemacht“ zu haben, angesichts der ge-
genwärtigen Situation, in der die junge Dame ja keineswegs zu Fuß, son-
dern in der Kutsche reist, zumindest als unwahrscheinlich; dass sie als 
Sängerin zudem in einem besonderen Verhältnis zu Realität und Fiktion 
steht,26 unterstreicht die Verwandtschaft zum Geschichtenerzähler und 
Lügner Odysseus27 – zumal sie ihrer Harfe magische Fähigkeiten zu-
schreibt: „Sie trügen ihren Barometer mit sich, und das sei die Harfe. 
Wenn sich der Diskant hinaufstimme, so gäbe es gutes Wetter, und das 
habe er heute getan“ (ebd., 17f.). Und wie der Erzähler der Italienischen 
Reise lassen sich auch die Phäaken im Medium der fiktionalen Poesie 
anders als beispielsweise Polyphem, der bereits an der Auflösung der 
‚Niemand‘-Metapher scheitert (Od. 9, 408), sozusagen freiwillig und be-
wusst belügen, wodurch die Begegnung zwischen dem Erzähler und der 
Harfnerstochter ebenso wie der Aufenthalt des homerischen Helden in 
Scheria auch ein „artiges Abenteuer“ (IR, 16) darstellt und ‚Comedy‘- und 

                                                 
24  Zur Figur des Pilgers in der Italienischen Reise vgl. auch Christen 1999, 121-126. 
25  Vgl. dazu auch Fehrenbach 2009: „[…] Goethe nähert sich dem [sc. italienischen] Leben 

über das katholische Süddeutschland“ (S. 62). 
26  Zur metapoetischen Reflexion anhand der Harfner-Figur im Wilhelm Meister vgl. auch 

Kieß 1989, 56-62. 
27  Wie Odysseus bei den Phäaken (Od. 13, 1-22) erhält auch das Mädchen vom Erzähler 

zumindest das Versprechen auf ein Geschenk: „Sie gehe, sagte sie, nach Botzen auf die 
Messe, wo ich doch wahrscheinlich auch hinzöge. Wenn sie mich dort anträfe, müsse 
ich ihr einen Jahrmarkt kaufen, welches ich ihr denn auch versprach“ (IR, 17). 



94   Heiko Ulrich 

 

‚Romance‘-Struktur, die Figur des Abenteurers und des Heimkehrers so 
harmonisch ineinander übergehen lässt.28 
Wie der Chevalier wächst auch die Harfnerstochter erst im Verlauf der 
Reise in ihre Doppelrolle hinein: 

Ich sprach sehr viel mit ihr durch, sie war überall zu Hause und merkte 
gut auf die Gegenstände. So fragte sie mich einmal, was das für ein Baum 
sei? Es war ein schöner großer Ahorn, der erste der mir auf der ganzen 
Reise zu Gesichte kam. Den hatte sie doch gleich bemerkt, und freute sich, 
da mehrere nach und nach erschienen, daß sie auch diesen Baum unter-
scheiden könne. (IR, 17)29 

Indem das Mädchen neu erworbenes Wissen sogleich anwendet, stellt sie 
unter Beweis, dass sie „überall zu Hause“ ist.30 Eben diese kosmopolitische 
Haltung geht weit über das homerische Vorbild hinaus: Während Odys-
seus sich dadurch als legitimer Herr des einen konkreten Hauses erweist, 
dass er als Einziger begreift, warum die Mägde Penelopes Befehl, das (aus 
einem fest verwurzelten Baumstumpf gefertigte) Ehebett aus ihrer Kam-
mer zu tragen, nicht befolgen können (Od. 23, 173-232), reklamiert das 
Mädchen nicht nur den von ihr ‚entdeckten‘ Baum, sondern auch alle 
weiteren Ahornbäume für sich und macht mit den Bäumen zunächst die 
umliegende Landschaft und schließlich die ganze Welt zu ihrem Zuhau-
se.31 Noch weit deutlicher als Forsters Chevalier wird daher Goethes 
Harfnerstochter erst durch das Reisen – und insbesondere die Begegnung 
mit den Mitreisenden im (halb)öffentlichen Verkehrsmittel, der Postkut-
sche, zu der Persönlichkeit, mit der sie den Erzähler nachhaltig beein-
druckt: Die Kunst der Selbstdarstellung entwickelt sie im Gespräch mit 
dem Erzähler, wobei sie einerseits ihre Weltläufigkeit und Gewandtheit 
gleichzeitig entwickelt und nachweist, ohne es im Interesse einer ange-
nehmen Unterhaltung mit der Wahrheit allzu genau zu nehmen, und wo-
bei sie andererseits eine emotionale Bindung zum Erzähler aufbaut, die 

                                                 
28  Zur Bedeutung der Komödienstruktur für die Italienische Reise vgl. auch Kiefer 1978, 

189-217, die Harmonie der Darstellung im Gegensatz zur innerlich zerrissenen Mig-
non-Figur des Wilhelm Meister betont auch Seifert 1997, 91f. 

29  Zur Verwendung der ‚verba sentiendi‘ in der Italienischen Reise vgl. auch Heimböckel 
1999, 106-116. 

30  Auf diesen Unterschied zur Mignon-Figur weist auch Seifert 1997, 91 hin. 
31  Zur Interpretation der Harfner- und Mignon-Figur zwischen Heimatlosigkeit und 

Italiensehnsucht vgl. auch Körte 2000, 134-139 bzw. Joo 1999, 270-275. 



Die Postkutsche als intertextueller Kommunikationsraum   95 

von der gewährten Bitte um Aufnahme in den Wagen über die unverhoh-
lene Bitte um ein Geschenk bis hin zur ‚Entdeckung‘ der Bäume reicht, 
mit denen sie sich – über die Legitimierung des epischen Vorbildes als 
rechtmäßiger Hausherr weit hinausgehend – als „überall“ ortskundigen 
Weltbürger ausweist. 

 

IV Turnen und Tabak: Ludwig Börnes Monographie der deut-

schen Postschnecke (1821) 

 
Dass es der ‚Romance‘ jedoch gerade nicht um eine kosmopolitische Ent-
grenzung des Protagonisten, sondern um seine Verortung in der empha-
tisch geliebten Heimat zu tun ist, zeigt sich in Ludwig Börnes nun wieder 
satirisch ausgerichteter Monographie der deutschen Postschnecke,32 deren 
Erzähler einem „altdeutsche[n] Nachzügler und Spätturner“ (P, 22) begeg-
net,33 in dem der jungdeutsche Demokrat dieselben rückwärtsgewandten 
Tendenzen verkörpert sieht wie der Aufklärer Forster in dem französi-
schen Aristokraten der Ansichten. Wie Odysseus bei der ersten Begeg-
nung mit Nausikaas Gespielinnen (Od. 6, 135-142) verbreitet auch dieser 
Vertreter einer nationalliberalen Burschen- und Turnerschaft zunächst 
Angst und Schrecken unter den Passagieren der Postkutsche: 

Eine Stunde hinter Heilbronn um Mitternacht hielt der Wagen auf freiem 
Felde still. Die Türe wurde hastig aufgerissen, und eine fürchterliche Ge-
stalt in langem Barte und Schwert an der Seite drohte einzusteigen. Der 
Neuvermählte schrie: Herr Jesus! Seine Frau wollte schnell ihre Ohrringe 
abziehen und kneipte mir mit den Worten: da, lieber Herr! so fürchterlich 
ins Ohr, daß ich später mein zaghaftes Schreckgeschrei verschönernd in 
einen Schmerzensruf verwandeln konnte; die Französin sagte gelassen: 
Hätten wir nur eine Laterne (sie hoffte, der Räuber würde sie schonen, so-
bald er sie sähe); der Schreinergesell blieb ruhig. Wir wurden es auch alle 
wieder, da der Conducteur erklärte, der Herr wolle ein wenig einsteigen, 
weil es schneie. Der Fußgänger, der, wie sich später ergab, um sich abzu-

                                                 
32  Vgl. zu diesem Text allgemein Koopmann 1988, 79-86 sowie zur Einordnung in Bör-

nes Gesamtwerk Labhuhn 1980, 201-210. 
33  Vgl. zu dieser Figur u.a. Holzmann 1888, 172, Budde 1998, 223, Rippmann 2004, 331, 

Kircher 2010, 122f., und Bartmuß/Ulfkotte 2011, 45. 



96   Heiko Ulrich 

 

härten, gern in Winternächten reiste, nahm den Bräutigamsplatz an der 
Seite der Französin ein. (P, 18f.) 

Wie Nausikaa zeigt auch die Französin keinerlei Scheu vor der schreckli-
chen Erscheinung; ihr Vertrauen auf die quasi magische Wirkung der 
eigenen Schönheit auf die Männerwelt legt jedoch darüber hinaus die 
Parallele zu Kirke oder den Sirenen nahe. Der Turner weist so in seinen – 
freilich durch den Einstieg in die bequeme Postkutsche karikierten – Be-
mühungen „sich abzuhärten“ am deutlichsten eine Entsprechung zu Odys-
seus auf, der durch seinen Versuch, sich dem Gesang der Sirenen auszu-
setzen, eine ähnliche Widerstandsfähigkeit unter Beweis stellen möchte. 
Der „altdeutsche“ Turner ist jedenfalls gesonnen, jeglicher Verweichli-
chung durch französische Kultur und Lebensart konsequent die Stirn zu 
bieten: 

Als die Französin ihre Sprache, die sie keineswegs verloren, sondern nur 
versteckt hatte, wieder herbeigeholt, ließ der Turnsetzling das Wagenfens-
ter nieder und sagte, er müsse Luft schöpfen. Es werde ihm immer eng-
brüstig, sobald er die Sprache des Erbfeindes höre. In seiner baldigen Er-
ziehungsanstalt werde er, zum Nutzen seiner Zöglinge, die das Französi-
sche unglücklicherweise früher kennengelernt als ihn, eine falsche franzö-
sische Grammatik und ein desgleichen Wörterbuch drucken lassen, damit 
sie es daraus wieder verlernten. (P, 19) 

Wie Odysseus sich durch das Kraut Moly gegen die Zauberkünste der 
Kirke schützt (Od. 10, 285-309), sucht auch der Turner nach Mitteln, um 
den aus seiner Sicht verderblichen Einfluss der französischen Kultur zu-
rückzudrängen, wobei seine Zukunftsvision den klassischen Bericht des 
Reisenden nur unvollkommen ersetzen kann und so zur satirischen Wir-
kung der Darstellung beiträgt, indem sie den erfolgreichen Abenteurer 
zum Maulhelden degradiert, der von seinen künftigen Heldentaten lebt. 
Dass die Postkutsche jedoch nicht nur ein Erzählraum für den Helden der 
‚Comedy‘ ist, sondern auch den Anspruch des ‚Romance‘-Helden auf eine 
als Eigentum verstandene Heimat abbildet, zeigt sich daran, wie der Tur-
ner sich bemüht, eben diesen Raum gegen die mitreisende Französin in 
derselben Manier zu verteidigen, die auch Odysseus bei der Verteidigung 
seines Königsthrons anwendet. Dabei stellt die Postkutsche den einge-
schlossenen Innenraum, in dem der homerische Held den Freiermord 



Die Postkutsche als intertextueller Kommunikationsraum   97 

vollzieht (Od. 22), so ideal nach, dass der Turner (in satirischer Verkleine-
rung) auf die Belagerungsmethode des Ausräucherns zurückgreifen kann: 

Als ich mir hinter Heidelberg die erste Pfeife gestopft, wußte sie [sc. die 
Französin] (noch hatte der Zunder im Kopfe nicht gezündet) ein vorläufi-
ges Husten geschickt nachzumachen und sagte: der Rauch mache ihr Reiz. 
„Sie haben dann einen Reiz mehr“, hatte ich ihr artig erwidert. […] Aber es 
half mir nichts. Sie sagte: als Französin sei ihr Vaterland überall, und wie 
ich wissen werde, sei das Rauchen ausländischen Tabaks in Frankreich 
verboten. Ich mußte nachgeben. Aber der Turner bekümmerte sich nicht 
darum und dampfte. (P, 19f.) 

Wie deutlich die Auseinandersetzung zwischen dem Turner und der 
Französin zu einem nationalistisch aufgeladenen Streit um Territorien 
eskaliert, zeigt sich in der Folge noch deutlicher: 

In Besigheim auf der Station führte die Französin Klage beim Posthalter 
und berief sich auf ihren Heidelberger Postzettel, worin es heißt: das Rau-
chen ist untersagt. Der Turner zeigte einen Stuttgarter Postzettel vor, der 
ihm vor wenigen Tagen nach Heidelberg ausgefertigt worden und worin 
es Art. 15 heißt: das Rauchen aus wohlverschlossenen Pfeifen sei erlaubt; 
nun aber könne nicht geleugnet werden, daß es ganz der nämliche Weg 
sei, der von Heidelberg nach Stuttgart und von Stuttgart nach Heidelberg 
führe. Der Posthalter wagte weder das badische noch das Württemberger 
Landrecht zu beleidigen, und enthielt sich der Entscheidung. (P, 20) 

Dass der Erzähler den Turner später mit der Bemerkung „die alten Deut-
schen haben nie geraucht“ (P, 21) vom Rauchen abhalten, so die Französin 
‚retten‘ und den bauernschlauen Paragraphenreiter so mit seinen eigenen 
Waffen schlagen kann, zeigt Börnes satirische Absicht, die den Turner 
(ebenso wie Forster seinen Chevalier) nur als Zerrbild des Odysseus gel-
ten lassen will. Die Postschnecke spricht dem ‚Romance‘-Helden, dessen 
ebenso emotionale wie aggressive Heimatverbundenheit der Gattungs-
konvention vollkommen entspricht, gerade die Weltläufigkeit ab, die 
Goethe seiner Harfnerstochter zuerkennt. In dieselbe Richtung zielt auch 
die konsequente Weiterentwicklung des erzählenden Abenteurers zum 
‚Miles gloriosus‘, der sich in Ermangelung zurückliegender mit künftigen 
Heldentaten brüstet – die überspitzenden und überzeichnenden Mittel 
der jungdeutschen Satire auf den romantischen Nationalismus lassen den 



98   Heiko Ulrich 

 

strukturellen Rückbezug auf den homerischen Gattungsarchetypen umso 
deutlicher hervortreten. 

 

V Schiffbruch und Belehrung: Adelbert von Chamissos Tage-

buch (1836) 

 
Wie die in Börnes satirischer Darstellung widersprüchlich erscheinenden 
Einzelaspekte der Odysseus-Figur harmonisch integriert werden können, 
zeigt eine Episode aus Chamissos Tagebuch, dem erzählenden ersten Teil 
seiner Reise um die Welt: 

In Lenzen gesellte sich zu uns ein Mann vom Volke, ein schöner, rüstiger, 
fröhlicher Greis […], der vielmals, und zuletzt als Harpunier, auf dem 
Robben- und Wallfischfange den nordischen Polar-Gletscher besucht hat-
te. Einmal war das Schiff, worauf er war, nebst mehreren andern im Eise 
untergegangen; er selbst hatte, nach siebenzehn auf dem Eise verbrachten 
Hungerstagen, Grönland erreicht. Er hatte siebenzehn Monate mit dem 
„Wildmann“ gelebt und die „Wildmanns-Sprache“ gelernt. Ein dänisches 
Schiff von fünf Mann Equipage nahm ihn nebst zwanzig seiner Unglücks-
gefährten an Bord und brachte ihn bei dürftiger Kost nach Europa zurück. 
[…] Dieser Mann, mit dem ich bald Freund wurde, war mir erfreulicher 
als ein Buch; er erzählte einfach und lebendig, was er gesehen, erlebt und 
erduldet; ich horchte ihm lernbegierig zu […]. (TB, 15) 

Der Matrose wird ähnlich wie die Harfnerstochter bei Goethe in erster 
Linie als begabter Erzähler gekennzeichnet – auch hier liegt die Parallele 
zur Phäaken-Episode nahe. Die Geschichte, die er erzählt, kann aber auch 
mit dem siebenjährigen Aufenthalt des Odysseus bei Kalypso (Od. 7, 240-
267), der hier „siebenzehn Monate“ dauert, in Verbindung gebracht wer-
den: Die Begegnung mit dem exotischen „Wildmann“ entspricht dabei 
derjenigen mit der bereits durch ihren Namen als ‚versteckt‘ und abgele-
gen lebenden Meernymphe (vgl. Od. 7, 244-247) und weist den Odysseus 
wie den Matrosen als besonders weitgereisten Abenteurer und Entdecker 
aus. Allein die Tatsache, dass beiden die Rückkehr in die Zivilisation ge-
lingt, macht sie mit ihrer Erzählung zum umjubelten ‚Comedy‘-Helden, 
der alle Schwierigkeiten überwindet. 
Das Element der Lügenhaftigkeit seiner Erzählung wird durch die ideali-
sierende Darstellung Chamissos nicht zufällig zurückgedrängt, wenn der 



Die Postkutsche als intertextueller Kommunikationsraum   99 

Matrose als „Greis“ die überlegene Weisheit des Alters verkörpert und 
dieser lediglich „einfach und lebendig“ erzählt, „was er gesehen, erlebt und 
erduldet“. Diese Autorität des Erzählten ist entscheidend für eine Über-
blendung der ‚Comedy‘- und der ‚Romance‘-Funktion, die auch bei der 
ebenfalls idealisierenden Darstellung in der Italienischen Reise begegnet: 
Wie dort die Übereinkunft zwischen dem Erzähler und dem Zuhörer 
fiktionaler Geschichten eine gelungene Unterhaltung garantiert, eröffnet 
bei Chamisso umgekehrt die Bezeugung der Authentizität des Erzählten 
die Möglichkeit, aus diesen Erzählungen zu lernen.34 Die Erzählungen des 
Matrosen erfüllen so dieselbe Funktion wie das erste Gespräch zwischen 
dem zurückgekehrten Odysseus und seinem Sohn Telemach, wenn der 
Vater diesen in seinen Plan des Freiermords einweiht und die Bedenken 
des zögerlichen Jünglings durch sein – auf den Irrfahrten erworbenes – 
Vertrauen auf göttliche Hilfe entkräften kann (Od. 16, 240-265). Wie sehr 
dabei die Postkutsche für den Erzähler des Tagebuchs nicht nur einen 
Raum behaglichen Erzählens im Stil der Kalypso- und Phäaken-Episode, 
sondern auch einen Ort der Bewährung für den heimkehrenden, leiden-
den ‚Romance‘-Helden darstellt, wird bereits zuvor betont: 

Die Beschreibung von dem, was damals eine ordinaire Post hieß, möchte 
jetzt schon an der Zeit und hier an ihrem Orte sein, da der Fortschritt der 
Geschichte auch dieses Ungeheuer weggeräumt hat. Ich kann aber, ohne 
meine Glaubwürdigkeit zu gefährden, auf Lichtenberg verweisen, der die 
Martermaschine mit dem Fasse des Regulus verglichen hat. (TB, 14) 

Wie Odysseus die dem Telemach angekündigten (Od. 16, 274-280) Miss-
handlungen durch die Freier zumindest teilweise tatsächlich erleiden 
muss (Od. 17-18), erkauft auch der Matrose die Bewunderung durch den 
„lernbegierig[en]“ Erzähler mit den (aktuellen und noch zu erwartenden) 
Unannehmlichkeiten einer Reise mit der Postkutsche, die kaum bequemer 
erscheint als das „dänische Schiff von fünf Mann Equipage“, auf dem er 
„bei dürftiger Kost nach Europa zurückkehrt“ (TB 15). 

 

                                                 
34  Damit ergänzt die von der Forschung bislang weitgehend ignorierte Episode die wich-

tigen poetologischen Äußerungen zu Beginn des Tagebuchs; zum Zusammenhang und 
dem Verweis auf weitere Forschungsliteratur zur Vorredenpoetik des Tagebuchs vgl. 
Ullrich 2015, 82-87 sowie Müller 2016, 213-218. 



100   Heiko Ulrich 

 

VI Eisenbahnen und Nationalstolz: Georg Weerths Skizzen 

aus dem sozialen und politischen Leben der Briten (1844) 

 
Als endgültig vergangen erscheint die Zeit der Postkutsche in einer Epi-
sode aus Georg Weerths Skizzen aus dem sozialen und politischen Leben der 
Briten, die 1844 erstmals veröffentlicht worden ist.35 Hier reist der Erzäh-
ler zwar noch „auf der Kutsche“ ins bislang nicht von den Bahnlinien er-
schlossene Hinterland (SB, 124),36 doch werfen diese bereits ihre Schatten 
voraus: „Die Unterhaltung drehte sich fast ausschließlich um die Anlage 
neuer Eisenbahnen, mit denen man alle größeren und kleineren Städte 
verbinden wollte, so daß das Reisen auf einer Kutsche bald der Vergan-
genheit angehören würde.“ (SB, 125) Auch hier macht der Erzähler die 
Bekanntschaft einer Odysseus-Figur, die zum einen als typischer ‚Come-
dy‘-Held von den eigenen Leistungen berichtet und deren Glaubwürdig-
keit dabei deutlich in Zweifel gezogen wird, und die zum anderen ihre 
Position als legitimer Hausherr verteidigt, indem sie ihren Anspruch auf 
den alleinigen Besitz jeglichen Vorteils gerade dann nachdrücklich an-
meldet, wenn dieser in Frage gestellt wird: 

Einer von ihnen fragte mich, ob ich aus dem Zollverein wäre, und da ich 
dies bejahte, so wurde er gar nicht müde, sich nach allen möglichen Ein-
zelheiten dieser großen Völkergesellschaft zu erkundigen. Eisenbahnen 
und Dampfschiffe blieben natürlich das Hauptthema, und als ich ihm ver-
sicherte, daß Vetter Michel fast gar keine Kutschen und Postwagen mehr 
kenne und sich fast den ganzen Tag in Kohlen- und Tabaksdampf hülle, 
da wurde seine Sehnsucht nach diesem gebildeten Lande so groß, daß ich 
ihm bis auf Heller und Pfennig ausrechnen mußte, wieviel man zu einem 
Streifzug in die gesegneten Gefilde meiner Heimat brauchen würde. Er 
geriet dann aber wieder in den hellsten Enthusiasmus, als er seines eige-
nen Landes gedachte; Alt-England, meinte er, sei doch die Krone von al-
lem, was es auf der Welt gäbe, und so beredt wußte er mir die Schönheiten 
der verschiedenen Grafschaften zu schildern, daß ich ihm zuletzt in allem 
recht gab und mit in das Lob Großbritanniens ausbrach, was den guten 
Mann bis zur Rührung erfreute. Als es endlich Nacht wurde, versicherte 

                                                 
35  Vgl. dazu den Kommentar in Weerth 1957, 487f. 
36  Zu Weerths Wahrnehmung des industrialisierten Großbritannien vgl. neben Zemke 

1989, 37-40 auch Vaßen 2003, 354f. 



Die Postkutsche als intertextueller Kommunikationsraum   101 

er mir, daß er sich von ganzem Herzen darüber ärgere, daß heute der 
Mond nicht am Himmel stehe, denn jetzt könnte ich die Kanäle nicht 
mehr sehen und die neuen Kirchtürme und seine Bleicherei – – da sprang 
er vom Wagen hinunter und eilte seinem Gehöfte zu. (SB, 125f.) 

Wie gelegen es dem ruhmredigen Briten kommt, dass er aufgrund der 
mangelnden Beleuchtung die angepriesenen „Kanäle“, „neuen Kirchtür-
me“ sowie „seine Blechnerei“ nicht dem kritischen Auge seines Zuhörers 
aussetzen muss, wird durch die Eile angedeutet, mit der sich dieser verab-
schiedet; erneut zeigt die satirische Absicht Weerths, der seine Reisebe-
kanntschaft als etwas rückständigen Landbewohner entlarven will, die 
Tendenz, aus dem (allerdings auch bereits mit dem Vorwurf der Lügen-
haftigkeit konfrontierten) homerischen Helden das Zerrbild zu formen, 
mit dem bereits Forster und Börne operieren.37 Der Ärger dieses auch 
hier vom Erzähler überlisteten Maulhelden der ‚Comedy‘ über die ent-
gangene Gelegenheit, den „Zollverein“ als Hort der Rückständigkeit zu 
verspotten, wird jedoch nicht nur durch diese Lügengeschichte kompen-
siert, mit der der Brite eine harmlose Form der Augenwischerei betreibt, 
infolge derer sein homerisches Vorbild sich noch gezwungen sieht, dem 
Kyklopen Polyphem ein Auge auszustechen, um die eigene technologische 
Überlegenheit unter Beweis zu stellen (Od. 9, 318-335 und 375-395), son-
dern auch das Anpreisen der „Schönheiten der verschiedenen Grafschaf-
ten“ seiner Heimat. Wie Odysseus, der mit der Hilfe Penelopes und Tele-
machs in den Besitz seines Bogens gelangt, indem er an einem Wettkampf 
um die Hand seiner Gemahlin teilnimmt (Od. 21) und so die Methoden 
der Freier gegen diese selbst wendet, lernt auch der Brite sofort von sei-
nem Gegenspieler: Als dieser sein Bild vom beschaulichen „Zollverein“ 
mit seinen gemütlichen „Kutschen und Postwagen“ durch die Behauptung 
eines „den ganzen Tag in Kohlen- und Tabaksdampf“ gehüllten Industrie-
zentrums konterkariert sieht, beschreibt er stattdessen seine ländliche 
Heimat als (aufklärerische) Idylle38 und zwingt so seinen Zuhörer, ihm „in 
allem recht“ zu geben und mit ihm „in das Lob Großbritanniens“ auszu-

                                                 
37  Zu den durchgängigen Odyssee-Reminiszenzen der Skizzen vgl. auch Perraudin 2007, 

217-222. 
38  Zu Weerths romantischer Naturdarstellung in den Skizzen vgl. auch Perraudin 2007, 

210-213. 



102   Heiko Ulrich 

 

brechen – eine Selbstironisierung,39 die sich bereits im nachsichtigen 
Umgang der Erzähler der Ansichten und der Postschnecke mit ihren je-
weiligen Reisebekanntschaften anbahnt. 

 
VII Seidenbau und Misstrauen: Theodor Fontanes Wande-

rungen durch die Mark Brandenburg (1863) 

 
Die in einem „leichte[n] Wagen“ zurückgelegte Strecke von Beeskow nach 
Schloss Kossenblatt40 dagegen präsentiert dem Erzähler der Fontaneschen 
Wanderungen „in brennender Sonnenhitze“ lediglich „[a]uf Meilen hin eine 
reizlose Öde“ (OL, 105f.), die aber – in deutlichem Rückgriff auf Goethes 
Darstellung der Episode mit der Harfnerstochter – durch eine Begegnung 
idealisiert wird:41 

Der Weg war reizlos, aber er wurde mir durch eine Begegnung werth, die 
ich unterwegs hatte. Etwa eine halbe Meile vor Cossenblatt bemerkte ich 
einen Knaben, der auf einem Feldstein am Wege saß und augenscheinlich 
sehr ermüdet war. Er mochte zwölf Jahre alt sein. Ich ließ halten und es ent-
spann sich folgendes Gespräch zwischen ihm und mir: „Willst du mit?“ – 
„Wo wüllen Se denn hen?“ – „Nach Cossenblatt.“ – „Da will ick ooch hin.“ 
Nun stieg er auf und setzte sich bescheiden auf den Rand des Wagens. Mich 
beschäftigte der kleine Vorfall, weil er mir so recht wieder jene nüchterne 
und mißtrauensvolle Vorsicht zeigte, die unsern Stamm im Guten und 
Schlechten so sehr charakterisirt. […] Es war übrigens ein allerliebster Jun-
ge, der mich von Seidenbau und Seidenzucht sehr verständig unterhielt, was 
ich besonders hier erwähne, um dabei auf die Vorliebe aufmerksam zu ma-
chen, mit der die Seidenzucht von den ärmeren Leuten unserer Provinz be-
trieben wird. Sie sind mit einer Art Passion dabei und es früge sich, ob diese 
Art der Industrie nicht noch energischer zu unterstützen wäre. (OL, 106f.) 

                                                 
39  Vgl. zu dieser Stelle auch Weerths Blick auf seine in England lebenden Landsleute nach 

Zemke 1989: „In kurzer Zeit hatten sie englische Sitten und Gebräuche angenommen, 
und schämten sich, Deutsche zu sein. Weerth haßte diesen Typus des ‚britisierten‘ 
Deutschen.“ (42). 

40  Zur Bedeutung der Kutsche für die Wanderungen vgl. z. B. Hentschel 2003, 82-86 und 
Wiese 2007, 120-126. 

41  Von einer „Tendenz zur Idyllisierung“ der Arbeitswelt durch die Darstellung der Wan-
derungen spricht Albrecht 2003, 106, ähnlich auch Buffagni 2003, die außerdem auf die 
Bedeutung der Reisebekanntschaften des Erzählers für diese Art der Darstellung ver-
weist (443f.). 



Die Postkutsche als intertextueller Kommunikationsraum   103 

Parallelen zur Begegnung mit der Harfnerstochter aus der Italienischen 
Reise zeigen sich insbesondere dann, wenn auch der märkische Junge den 
Erzähler „sehr verständig unterh[ä]lt“; die mit „Vorliebe“ betriebene „Sei-
denzucht“ verzichtet dabei jedoch auf die metapoetische Aussage und 
rückt den Erzähler eher in die Nähe der Lügengeschichte, die Odysseus 
dem Eumaios auftischt und in der dieser behauptet, in Ägypten zu Reich-
tum gekommen zu sein (Od. 14, 285f.). Bereits zuvor stellt Odysseus sich 
Eumaios gegenüber als Aufsteiger aus armen Verhältnissen dar (Od. 14, 
210-234), um ihm Respekt und Mitleid einzuflößen, was offensichtlich 
auch dem märkischen Jungen gelingt. 
Auffällig ist bereits bei Homer, dass Odysseus die krassesten Lügenge-
schichten ausgerechnet seinen treuesten Verbündeten – Athene, Eumaios, 
Penelope und Laertes – auftischt (Od. 13, 256-286; Od. 14, 192-359; Od. 
19, 165-248; Od. 24, 303-314), ohne dass dies sein Verhältnis zu diesen 
wichtigen Bezugspersonen belasten würde. Wie in der Phäaken-Episode, 
auf die Goethe rekurriert, und wie im Fall der Kalypso-Geschichte, an die 
Chamissos Darstellung erinnert, wird auch beim Zusammentreffen des 
Odysseus mit Athene, Eumaios, Penelope und Laertes die Rolle des bra-
marbasierenden Helden der ‚Comedy‘ mit der des sehnsuchtsvollen ‚Ro-
mance‘-Protagonisten harmonisch verschmolzen. Analog zu diesen Ge-
sprächspartnern des homerischen Helden nimmt auch der Erzähler der 
Wanderungen dem märkischen Jungen „jene nüchterne und mißtrauens-
volle Vorsicht […], die unsern Stamm im Guten und Schlechten so sehr 
charakterisiert“,42 nicht übel: Wie seine Vorbilder aus der Odyssee gesteht 
auch er sich ein, dass er selbst in vergleichbarer Situation nicht anders 
gehandelt hätte. So entsteht eine Kombination aus der idealisierenden 
Verschmelzung von ‚Comedy‘ und ‚Romance‘ in der Italienischen Reise 
(auf der Grundlage der Fiktionalität) und im Tagebuch (auf der Grundlage 
der authentischen Informationsvermittlung), die dem literarischen Reise-
bericht eine reflexive Ebene einzieht, die derjenigen aus der satirischen 
Tradition an Komplexität nicht nachsteht. 

 

                                                 
42  Zum Anliegen der Wanderungen, einen Nationalcharakter darzustellen, vgl. neben 

Wiese 2007, 242-258 auch die Aufsätze von Plachta 1994 und insbesondere von Loster-
Schneider 1999. 



104   Heiko Ulrich 

 

VIII Erzählte ‚Comedy‘ und erlebte ‚Romance‘ als Struktu-

relemente von Reisebericht und Roman 

 
Die Entstehung des literarischen Reiseberichts verdankt sich nicht – oder 
zumindest nicht in erster Linie – den überseeischen Entdeckungsreisen, 
die für die hier dargestellten Episoden keine entscheidende Rolle spielen. 
Vielmehr kommt der Wiederentdeckung der Odyssee nach dem vergili-
schen Zeitalter zwischen Spätantike und Früher Neuzeit eine entschei-
dende Rolle bei der Ausbildung der Gattung zu: Sie (und nicht die histo-
risch wie politisch überfrachtete Aeneis) stellt die Narrative und Darstel-
lungsmodi zur Verfügung, deren sich die Verfasser literarischer Reisebe-
richte bedienen – und zwar unabhängig von der Zugehörigkeit zur satiri-
schen Tradition des Reiseberichts, wie sie von der Aufklärung, dem Jun-
gen Deutschland und dem Vormärz gepflegt wird, oder zur idealisieren-
den Ausrichtung der Gattung in Klassik, Romantik und Realismus. Dabei 
tendieren die satirischen Darstellungen dazu, den erzählenden Abenteurer 
der ‚Comedy‘ als Aufschneider und Maulhelden zu entlarven, während die 
idealisierenden Reiseberichte Verständnis oder gar Bewunderung für 
dessen Erzählkunst äußern. Ähnlich verhält es sich bei der Beurteilung 
des ‚Romance‘-Helden und seiner Sehnsucht nach dem Ende der Reise 
und einer gelingenden Heimkehr: Satirische Ansätze machen dieses Ver-
langen nach Ruhe, Althergebrachtem und überschaubaren Verhältnissen 
lächerlich, indem sie deren Beschränktheit und unzeitgemäße Verken-
nung der Realitäten akzentuieren; idealisierende Texte verklären diesel-
ben Eigenschaften zum harmonischen Amalgam eines kosmopolitischen 
Patriotismus, der sich die Welt durch Poesie und/oder Wissenschaft ins 
Haus holt. Dass der literarische Reisebericht wiederum – abhängig vom 
Epochenprofil – in diese beiden Traditionen zerfällt oder vielmehr aus 
diesen beiden aufgebaut ist, eröffnet ein Spannungsfeld zwischen zwei 
Polen, das aus dem Ursprung der Gattung in der Homer-Begeisterung des 
18. Jahrhunderts stammt und den literarischen Reisebericht lebendig er-
hält. Dieses Spannungsfeld schreitet der einzelne Text stets aufs Neue ab, 
indem er Elemente der ‚Comedy‘ und Elemente der ‚Romance‘ gegenei-
nander ausspielt oder miteinander kombiniert, sie satirisch bloßstellt oder 
idealisierend harmonisiert, dem spottenden Gelächter oder der gerührten 
Anteilnahme preisgibt. Als kleinste mögliche Versuchsanordnung für 



Die Postkutsche als intertextueller Kommunikationsraum   105 

dieses Experiment aber eignet sich das öffentliche Verkehrsmittel der 
Postkutsche in besonderer Weise, weil dieser Zwischenraum zwischen 
Reiseverlauf und Ruhestation, zwischen dem Erleben und Erzählen eines 
Abenteuers, zwischen der Einpassung in eine Sozialstruktur und der Ent-
faltung einer eigenen Persönlichkeit die einzelnen Stadien einer Reise, die 
der Reisende in der Regel nur diachron durchleben kann, so synchroni-
siert, dass Ruhe und Bewegung, Fremde und Heimat, Raum und Zeit inei-
nander fallen. 
 
 
Literaturverzeichnis 
 

Adams, Percy Guy: Travelers and Travel Liars 1660-1800, Berkeley 
1962. 

Adams, Percy Guy: Travel Literature and the Evolution of the Novel, 
Lexington 1983. 

Albrecht, Wolfgang: „Kulturgeschichtliche Perspektivierung und 
Literarisierung des Regionalen in den Wanderungen durch die Mark 
Brandenburg“, in: „Geschichte und Geschichten aus Mark Brandenburg“. 
Fontanes ‚Wanderungen durch die Mark Brandenburg im Kontext der 
europäischen Reiseliteratur, hrsg. v. Hanna Delf von Wolzogen, 
Würzburg 2003, 95-110. 

Baisch, Martin (Hrsg.): Hybridität und Spiel. Der europäische Liebes- 
und Abenteuerroman von der Antike zur Frühen Neuzeit, Berlin 2013. 

Bartmuß, Hans-Joachim/Josef Ulfkotte: Nach dem Turnverbot. 
‚Turnvater‘ Jahn zwischen 1819 und 1852, Köln u.a. 2011. 

Battafarano, Italo Michele: Die im Chaos blühenden Zitronen. 
Identität und Alterität in Goethes ‚Italienischer Reise‘, Bern u.a. 1999. 

Bauer, Matthias: Romantheorie, Stuttgart/Weimar 1997. 

Beyrer, Klaus: Die Postkutschenreise, Tübingen 1985. 

Beyrer, Klaus (Hrsg.): Zeit der Postkutschen. Drei Jahrhunderte Reisen 
1600-1900, Karlsruhe 1992. 



106   Heiko Ulrich 

 

Börne, Ludwig: Monographie der deutschen Postschnecke. Skizzen, 
Aufsätze, Reisebilder, hrsg. v. Jost Hermand, Stuttgart 1967. 

Böhmer, Sebastian: „Gefährdete Aufklärung. Licht und Schreiben 
in Georg Forsters Ansichten vom Niederrhein“, in: ZfG N.F. 24 
(2014), 25-35. 

Brenner, Peter J. (Hrsg.): Der Reisebericht. Die Entwicklung einer 
Gattung in der deutschen Literatur, Frankfurt am Main 1989. 

Budde, Benjamin: „Das literarische Ich als Seismograph oder von 
der Objektivität der Subjektivität. Zu Börnes früher vormärzlicher 
Erzählprosa“, in: ZfdPh 117 (1998), 210-228 

Buffagni, Claudia: „Das Motiv der Reise als strukturbildendes 
Element im Prosawerk Theodor Fontanes. Die Wanderungen durch 
die Mark Brandenburg“, in: „Geschichte und Geschichten aus Mark 
Brandenburg“. Fontanes ‚Wanderungen durch die Mark Brandenburg im 
Kontext der europäischen Reiseliteratur, hrsg. v. Hanna Delf von 
Wolzogen, Würzburg 2003, 433-452. 

Chamisso, Adelbert von: Sämtliche Werke. Bd. 2: Reise um die Welt. 
Aufsätze, hrsg. v. Jost Perfahl u. Volker Hoffmann, München 1975. 

Christen, Matthias: „to the end of the line“. Zu Formgeschichte und 
Semantik der Lebensreise, München 1999. 

Das, Nandini (Hrsg.): Travel and Prose Fiction in Early Modern 
England, London 2011. 

Di Noi, Barbara: „Zwischen Natur, Geschichte und Revolution. Das 
Prinzip des Mannigfaltigen in Georg Forsters Ansichten vom 
Niederrhein, von Brabant, Flandern, Holland, England und Frankreich 
im April, Mai und Junius 1790“, in: GFS XIX (2014), 129-161. 

Donat, Ursula: Goethes ‚Italienische Reise‘ als Kunstwerk, Diss. 
Freiburg i. Br. 1981. 

Dumont, Franz: „Georg Forster als Demokrat“, in: GFS I (1997), 
125-153. 



Die Postkutsche als intertextueller Kommunikationsraum   107 

Fehrenbach, Frank: „Bravi i morti! Emphasen des Lebens in 
Goethes Italienischer Reise“, in: Vita aesthetica. Szenarien ästhetischer 
Lebendigkeit, hrsg. v. Armen Avanessian. Zürich 2009, 57-75. 

Fischer, Tilman: „Denklust und Sehvergnügen. Zum Rollenwechsel 
in den Reisebeschreibungen Georg Forsters“, in: Natur – Mensch – 
Kultur. Georg Forster im Wissenschaftsfeld seiner Zeit, hrsg. v. Jörn 
Garber u. Tanja van Hoorn, Hannover 2006, 171-196. 

Fischer, Rotraut: Reisen als Erfahrungskunst. Georg Forsters ‚Ansichten 
vom Niederrhein‘, Frankfurt am Main 1990. 

Fontane, Theodor: Wanderungen durch die Mark Brandenburg. 
Zweiter Theil: Das Oderland. Barnim. Lebus, Berlin 1863. 

Fontane, Theodor: Wanderungen durch die Mark Brandenburg. Das 
Oderland, hrsg. v. Gotthard Erler. Berlin/Weimar ²1994. 

Frye, Northrop: The Anatomy of Criticism. Four Essays. Princeton 
1957. 

Frye, Northrop: A Natural Perspective. The Development of 
Shakespearian Comedy and Romance, New York 1965. 

Frye, Northrop: The Secular Scripture. A Study of the Structure of 
Romance, Cambridge (Mass.) 1976. 

Gilleir, Anke: „Die Vielstimmigkeit der Aufklärung. Georg Forsters 
Ansichten vom Niederrhein“, in: Das achtzehnte Jahrhundert 27 (2003), 
171-188. 

Goethe, Johann Wolfgang: Sämtliche Werke. Bd. 15: Italienische Reise, 
hrsg. v. Christoph Michel u. Hans-Georg Dewitz, Frankfurt am 
Main 1993. 

Graczyk, Annette: „Georg Forsters Ansichten vom Niederrhein als 
wissenschaftlicher Reisebericht“, in: GFS XI (2006), 443-459. 

Green, Martin B.: Seven Types of Adventure Tale. An Etiology of a 
Major Genre, University Park 1991. 

Griep, Wolfgang (Hrsg.): Sehen und Beschreiben. Europäische Reisen 
im 18. und frühen 19. Jahrhundert, Heide 1991. 



108   Heiko Ulrich 

 

Groenewold, Peter: „Georg Forsters Hollandbild im Kontext der 
Ansichten vom Niederrhein“, in: GFS XI (2006), 481-495. 

Heimböckel, Dieter: Von Karlsbad nach Rom, Bielefeld 1999. 

Hentschel, Uwe: „‚Märkische Bilder‘ oder ‚Wanderungen‘. Anmer-
kungen zur Textsortenproblematik, in: „Geschichte und Geschichten 
aus Mark Brandenburg“. Fontanes ‚Wanderungen durch die Mark 
Brandenburg im Kontext der europäischen Reiseliteratur, hrsg. v. 
Hanna Delf von Wolzogen, Würzburg 2003, 81-94. 

Hentschel, Uwe: Wegmarken. Studien zur Reiseliteratur des 18. und 19. 
Jahrhunderts, Frankfurt am Main u.a. 2010. 

Holzberg, Niklas: Der antike Roman. Eine Einführung, München u.a. 
1986. 

Holzmann, Michael: Ludwig Börne – Sein Leben und sein Wirken, 
Berlin 1888. 

Homer: Odüßee, übers. v. Johann Heinrich Voß, Hamburg 1781. 

Jäger, Hans-Wolf (Hrsg.): Europäisches Reisen im Zeitalter der Aufklä-
rung, Heidelberg 1992. 

Joo, Ill-Sun: Goethes Dilettantismus-Kritik. ‚Wilhelm Meisters Lehr-
jahre‘ im Lichte einer ästhetischen Kategorie der Moderne, Frankfurt am 
Main 1999. 

Keppel-Kriems, Karin: Mignon und Harfner in Goethes ‚Wilhelm 
Meister‘. Eine geschichtsphilosophische und kunsttheoretische Unter-
suchung zu Begriff und Gestaltung des Naiven, Frankfurt am Main u.a. 
1986. 

Kiefer, Klaus H.: Wiedergeburt und neues Leben. Aspekte des Struktur-
wandels in Goethes ‚Italienischer Reise‘, Bonn 1978. 

Kieß, Martina: Poesie und Prosa. Die Lieder in ‚Wilhelm Meisters Lehr-
jahre‘, Frankfurt am Main 1987. 



Die Postkutsche als intertextueller Kommunikationsraum   109 

Kircher, Hartmut: „Von Pointen und Widersprüchen. Anmer-
kungen zu Ludwig Börnes Witz“, in: „Kann man denn auch nicht 
lachend sehr ernsthaft sein?“ Sprachen und Spiele in der Literatur, hrsg. 
v. Daniel Fulda, Antje Roeben u. Norbert Wichard, Berlin/New 
York 2010, 115-133. 

Klotz, Volker: Abenteuer-Romane. Sue. Dumas, Ferry, Retcliffe, May, 
Verne, München u.a. 1979. 

Körte, Mona: Die Uneinholbarkeit des Verfolgten. Der Ewige Jude in 
der literarischen Phantastik, Frankfurt am Main/New York 2000. 

Koopmann, Helmut: „Ein gefährlicher Passagier in Deutschlands 
Postwägen. Börnes Erzählungen der zwanziger Jahre“, in: „Die 
Kunst – eine Tochter der Zeit“. Neue Studien zu Ludwig Börne, hrsg. v. 
Inge Rippmann u. Wolfgang Labhuhn, Bielefeld 1988, S. 74-98. 

Labhuhn, Wolfgang: Literatur und Öffentlichkeit im Vormärz. Das 
Beispiel Ludwig Börne, Königstein im Taunus 1980. 

Loster-Schneider, Gudrun: „Theodor Fontanes ‚Wanderungen 
durch die Mark Brandenburg. Interkulturelle Identitätsentwürfe 
eines ‚in der Wolle gefärbten Preußen‘“, in: Korrespondenzen. FS Joa-
chim W. Storck, hrsg. v. Rudi Schweikert, St. Ingbert 1999, 233-255. 

Martels, Zweder von (Hrsg.): Travel Fact and Travel Fiction. Studies 
on Fiction, Literary Tradition, Scholarly Discovery and Observation in 
Travel Writing, Leiden 1994. 

Maurer, Michael (Hrsg.): Neue Impulse der Reiseforschung, Berlin 
1999. 

Moureau, François (Hrsg.): Métamorphoses du récit de voyage, Paris 
1986. 

Müller, Dorit: „Chamissos Reise um die Welt. Explorationen geo-
graphischer und literarischer Räume“, in: Phantastik und Skepsis. 
Adelbert von Chamissos Lebens- und Schreibwelten, hrsg. v. Roland 
Berbig u.a., Göttingen 2016, 211-229. 



110   Heiko Ulrich 

 

Murrin, Michael: Trade and Romance, Chicago 2014. 

Olk, Claudia: Reisen und Erzählen. Studien zur Entwicklung der Fikti-
onalität in narrativen Reisedarstellungen der englischen Literatur in 
Spätmittelalter und Renaissance, Trier 1999. 

Perraudin, Michael: „Georg Weerthʼs The Flower Festival of the Eng-
lish Workers and Other Sketches from Britain: Proletarians and He-
roes“, in: Poetry, Politics and Pictures. Culture and Identity in Europe, 
1840-1914, hrsg. v. Ingrid Hanson, Wilfred Jack Rhoden u. E. E. 
Snyder, Oxford u.a. 2007, 207-224. 

Plachta, Bodo: „Preußens ‚gesunder Kern‘. Zu Theodor Fontanes 
Wanderungen durch die Mark Brandenburg“, in: GRM N.F. 44 
(1994), 177-190. 

Rau, Peter: Speculum Amoris. Zur Liebeskonzeption des deutschen Ro-
mans im 17. und 18. Jahrhundert, München 1994. 

Regis, Pamela: A Natural History of the Romance Novel, Philadelphia 
2003. 

Rippmann, Inge: Freiheit ist das Schönste und Höchste in Leben und 
Kunst. Ludwig Börne zwischen Literatur und Politik, Bielefeld 2004. 

Segeberg, Harro: „Georg Forsters Ansichten vom Niederrhein. Zur 
Geschichte der Reiseliteratur als Wissensspeicher“, in: GFS V 
(2000), 1-15. 

Seifert, Siegfried: „Ouvertüre einer ‚Wiedergeburt‘. Goethe im 
Trentino, September 1786“, in: Italienbeziehungen des klassischen 
Weimar, hrsg. v. Klaus Manger, Tübingen 1997, 85-99. 

Steinecke, Hartmut (Hrsg.): Romantheorie. Texte vom Barock bis zur 
Gegenwart, Stuttgart 1999. 

Stewart, William E.: Die Reisebeschreibung und ihre Theorie im 
Deutschland des 18. Jahrhunderts, Bonn 1978. 

Ullrich, Heiko: „Forster, Kotzebue und Schlegel in Chamissos Reise 
um die Welt“, in: GFS XX (2015), 75-93. 



Die Postkutsche als intertextueller Kommunikationsraum   111 

Vaßen, Florian: „Rhein contra Themse. Georg Weerths Beziehung 
zur Romantik“, in: Romantik und Vormärz. Zur Archäologie literari-
scher Kommunikation in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts, hrsg. v. 
Wolfgang Bunzel, Peter Stein u. Florian Vaßen, Bielefeld 2003, 339-
361. 

Voßkamp, Wilhelm: Romantheorie in Deutschland. Von Martin Opitz 
bis Friedrich von Blanckenburg, Stuttgart 1973. 

Weerth, Georg: Sämtliche Werke. Bd. 3: Skizzen aus dem sozialen und 
politischen Leben der Briten, hrsg. v. Bruno Kaiser, Berlin 1957. 

Werber, Niels: Liebe als Roman. Zur Koevolution intimer und literari-
scher Kommunikation, München 2003. 

White, Hayden: Metahistory. The Historical Imagination in Nine-
teenth-Century Europe. Baltimore 1975. 

White, Hayden: The Content of the Form. Narrative Discourse and His-
torical Representation, Baltimore 1987. 

Wiese, Kirsten: Erwanderte Kulturlandschaften. Die Vermittlung von 
Kulturgeschichte in Theodor Fontanes ‚Wanderungen durch die Mark 
Brandenburg‘ und Wilhelm Heinrich Riehls ‚Wanderbuch‘, München 
2007. 

Wolfzettel, Friedrich: Reiseberichte und mythische Struktur. Romanis-
tische Aufsätze 1983-2003, Stuttgart 2003. 

Wuthenow, Ralph-Rainer: „Enzyklopädische Reisebeschreibung. 
Georg Forsters Ansichten vom Niederrhein“, in: GFS I (1997), 85-100. 

Zemke, Uwe: Georg Weerth. Ein Leben zwischen Literatur, Politik und 
Handel, Düsseldorf 1989. 



 



Frank Vorpahl 

 

Das Wörlitzer Georg-Forster-Jahr 2018/2019 

und die erste gesamtdeutsche  

Georg-Forster-Dauerausstellung in der  

UNESCO-Welterbestätte Wörlitz 

 

 
Das Erbe Georg Forsters besteht nicht nur aus Schriften, wie bei vielen 
anderen großen Geistern der Aufklärungsepoche, sondern ebenso aus 
ethnologischen Stücken, die er gemeinsam mit seinem Vater Johann 
Reinhold Forster auf der zweiten Cookschen Weltumseglung (1772-1775) 
sammelte, Herbarienblättern und anatomischen Schaustücken der Tier-
welt und nicht zuletzt den zahlreichen Zeichnungen, die Georg Forster an 
Bord von Captain Cooks Schiff von seiner Reise um die Welt (und in ihrer 
Auswertung) angefertigt hatte. Diese außergewöhnliche Fülle von gegen-
ständlichen Zeugnissen lässt eine permanente Präsentation des Fors-
ter’schen Lebenswerkes als naheliegend erscheinen. Etwa in dem bis heute 
erhalten gebliebenen Professorenhaus in der Mainzer Universitätsstraße 
5, das Forster mit seiner Familie zwischen 1788 und 1793 bewohnte und 
von wo aus der Revolutionär Forster entscheidend in die Geschicke der 
Mainzer Republik eingriff.1 Oder in Göttingen, wo Georg Forster im 
Hause des Philologieprofessors Christian Gottlob Heyne nicht nur seine 
künftige Frau Therese kennenlernte und mit seinem Schwiegervater ei-
nen regen geistigen Austausch pflegte, sondern wo er gemeinsam mit 
Georg Christoph Lichtenberg bis 1785 fast fünf Jahre lang das Göttingische 
Magazin der Wissenschaften und Litteratur herausgab und wo die Universi-

                                                 
1  Die “Professorenhäuser“ sind von der Mainzer Universität am Ende des 18. Jahr-

hunderts errichtet worden – Georg Forster gehörte somit zu ihren ersten Bewohnern. 
Allerdings nannte sich die Straße 1788 noch französisch Rue neuve de l’université und zu 
jedem Professorenhaus gehörte ein Hofflügel für die Kinder und Dienstboten und ein 
Gartenhaus, neun Zimmer im Ganzen. Heute erinnert eine Bronzetafel mit dem Bildnis 
und seinen Lebensdaten „1754–1794“ an Georg Forster (vgl. Vorpahl 2018, 49). 



114   Frank Vorpahl 

 

tät bis heute über eine der bemerkenswertesten ethnologischen Cook-
Forster-Sammlungen verfügt.2 Auch Kassel, wo der von der Weltreise 
zurückgekehrte Georg Forster im Dezember 1778 nach seinem Rentrée in 
Deutschland seine erste Anstellung als ordentlicher Professor und Lehrer 
am Collegium Carolinum fand, wäre für ein Georg-Forster-Museum si-
cherlich kein schlechter Ort gewesen.3 Tatsächlich aber hat sich keine 
dieser drei exponierten „Forster-Städte“ dazu durchringen können, 
wenngleich es wohl einzelne Vorstöße gegeben hat.4 „Verkannt, verges-
sen“ – dieses Wort des Forster-Biografen Klaus Harpprecht stimmte lange 
für die alte Bundesrepublik und wirkte im vereinten Deutschland nach.5 
Eine dauerhafte museale Verankerung Georg Forsters im öffentlichen 
Bewusstsein war auch 25 Jahre nach der deutschen Einheit nicht erfolgt.  
Am 5. Mai 2018 aber wurde im Auftrag der Kulturstiftung Dessau-
Wörlitz in Sachsen-Anhalt erstmals eine gesamtdeutsche Georg-Forster-
Dauerausstellung eröffnet, deren Kuratierung ich auf Bitte der Stiftung 
übernommen habe. 
Tatsächlich gibt es eine Reihe guter Gründe, eine solche permanente Fors-
ter-Exposition im Wörlitzer Gartenreich einzurichten, wenngleich Georg 
Forster sich selbst hier 1779 nur zwei Wochen lang aufgehalten hat. Indes 
verfügt Wörlitz über eine bald 250-jährige Forster-Erinnerungskultur, auf 
die ich hier zunächst eingehen möchte. 
 
Georg Forster und Wörlitz-Dessau: „Dass Fürsten auch Men-
schen sein können, wenn sie nur wollen …“  
 
Georg Forster – der Weltreisende und Aufklärer, Naturforscher und 
Schriftsteller, Jakobiner und schließlich Revolutionär – hielt nicht viel 
vom Adel. Eine „übermüthige[...] Klasse[...]“, die sich durch „Nichtsthun“, 
„tiefe Unwissenheit“ und „plumpe Sinnlichkeit“ auszeichnete, wie Georg 
Forster es formulierte (AA X/1, 513). Und doch schien es eine Ausnahme 

                                                 
2  Ebd., 77. 
3  Ebd., 17. 
4  Das Land Niedersachsen beabsichtigte in den 1990er Jahren die Einrichtung eines 

Forster-Museums in Göttingen, kam aber über einen parlamentarischen Vorstoß 
nicht hinaus. 

5  Harpprecht 2007, 26. 



Das Wörlitzer Georg-Forster-Jahr 2018/2019   115 

von dieser Regel zu geben: Fürst Leopold III. Friedrich Franz von Anhalt-
Dessau (1740-1817) und seine Gattin Henriette Wilhelmine Louise (1750-
1811) aus dem Hause des Markgrafen von Brandenburg-Schwedt. Das 
Dessauer Fürstenpaar, „Gott sei Dank! Menschen, gute, edle Menschen“, 
wie Georg Forster sie enthusiastisch in einem Brief an seinen Freund 
Jacobi nannte (AA XIII, 201). Sie hätten ihn gegen alle Erfahrung zu der 
Überzeugung gebracht, „daß Fürsten doch Menschen seyn können, wenn 
sie nur wollen …“, wie er seinem Vater aus Dessau schrieb (AA XIII, 188). 
Die Gastfreundlichkeit des anhaltischen Herrscherpaares kam allerdings 
nicht von ungefähr. Vielmehr war sie ein Echo auf die Großzügigkeit der 
Forsters, die man unmittelbar nach ihrer Rückkehr von der Weltreise vier 
Jahre zuvor in London kennengelernt hatte.  
James Cook hieß der britische Held des Jahres 1775 – und so brannte 
auch das neugierige Fürstenpaar aus Anhalt-Dessau darauf, mehr über 
dessen große Reise zu erfahren. Was lag also näher, als die beiden Deut-
schen zu treffen, die gemeinsam mit Cook die Südsee bereist hatten. Und 
so klopften sie schließlich in der englischen Hauptstadt an die Pforte von 
No. 16 Percy Street, Rathborne Place, wo die Forsters damit beschäftigt wa-
ren, ihre „Südsee-Kuriositäten“ auszupacken und zu ordnen. Fürst Franz 
und Fürstin Louise waren ganz beeindruckt davon, wie bereitwillig die 
Forsters sie mit Raritäten beschenkten, die sie aus dem Südpazifik mitge-
bracht hatten. Das Paar durfte sich die Dinge sogar selbst auswählen.6 
Die Fürstin erhielt ein besonders eindrucksvolles Präsent: Die Karte, auf 
der die Forsters in den drei Jahren an Bord von Captain Cooks Schiff den 
Reiseverlauf eingezeichnet hatten. In den Mahagonirahmen für die Karte 
ließ die Fürstin eine goldene Inschrift stechen: „Noch beschäftigt mit dem 
Auspacken der von ihrer Seereise mitgebrachten Seltenheiten gaben Sie 
meinem Gemahl einige von Otaheiti und mir diese Karte.“7 Insgesamt 
konnte Fürst Franz eine Sammlung von über 30 Objekten nach Anhalt-

                                                 
6  220 der schönsten und wertvollsten Stücke vermachte Johann Reinhold Forster im 

Januar 1776 zudem der University of Oxford, wie ein 1969 wiederentdeckter Fors-
terscher Catalogue of Curiosities sent to Oxford belegt (vgl. Kaeppler 1974, 72). Ei-
nige dieser Objekte sind heute in Oxford im Pitt Rivers Museum zu sehen, das seit 
1884 die anthropologische und archäologische Sammlung der Universität beher-
bergt. Die University of Oxford verlieh Johann Reinhold Forster im November 1775 
den Ehrentitel eines Doctor of Civil Laws (vgl. Hoare 1976, 157f.).  

7  Vgl. Scheibe 1983, 48. 



116   Frank Vorpahl 

 

Dessau – genauer: nach Wörlitz – mitnehmen.8 Eine veritable Südsee-
Kollektion aus Handwerksgeräten und Alltagsgegenständen, Stoffen, 
Schmuck und Waffen aus Neuseeland, Tahiti und Tonga. 
Vier Jahre später dann, im März 1779: Georg Forsters Gegenbesuch in 
Wörlitz. Ganze 14 Tage lang, dafür ließ Forster sogar seinen Weimar-
Besuch bei Goethe und Wieland sausen.9 Stattdessen ein „Faullenzerle-
ben“ (AA XIII, 188) im Wörlitzer „Lustschloss“ (AA XIII, 189), wie er sei-
nem Vater mitteilte. Zwei Wochen lang konnte er die ausgedehnten Al-
leen des Augartens, die grandiosen Blickachsen, die Seen und Kanäle, 
Tempel und Skulpturen des Gartenreiches von Wörlitz genießen.10 Ein 
„Elysium“, das der Hofarchitekt Erdmannsdorff entworfen hatte, ein 
frühklassizistisches Antikenreich an der Elbe. Forster besuchte zudem das 
Dessauer Philantropin, das Lehrer nach reformpädagogischen Prinzipien 
ausbildete, und nahm selbst am Unterricht teil, wo er den „thätigen Eifer“ 
der jungen Leute bewunderte (AA XIII, 189). 
Im Wörlitzer Schloss ging es leger zu, wie Forster berichtete: „Des Mor-
gens frühstückten wir beisammen, die Fürstin schenkte uns Thee ein… “, 
man war ganz „en famille“. Und eines Abends hielt Georg Forster Vorträ-
ge „über die Kunstsachen aus der Südsee“, die der Fürst im Schloss aufbe-
wahrte (ebd.).  
In der Schlossbibliothek, unter vier Augen, drückte Fürst Franz seinem 
jungen Gast schließlich 100 Louisdors in die Hand, nach heutigem Geld-
wert etwa 20.000 Euro.11 Eine finanzielle Hilfe, die dem hochverschulde-

                                                 
8  Nachdem die Wörlitzer Forster-Sammlung seit 1990 aus konservatorischen Gründen 

für über 25 Jahre im Dessauer Depot verwahrt wurde, ist mit 2018/2019 eine Rückkehr 
der Sammlung und ihre zeitgemäße Präsentation im Schloss Wörlitz verbunden. 

9  Vgl. Scheibe 1983, 51. 
10  Schloss und Park Wörlitz gehören seit dem Jahr 2000 zum UNESCO-Weltkulturerbe – 

als „herausragendes Beispiel für die Umsetzung philosophischer Prinzipien der Aufklä-
rung in einer Landschaftsgestaltung, die Kunst, Erziehung und Wirtschaft harmonisch 
miteinander verbindet”, so die Begründung der Kulturorganisation der UNO. 

11  Ebd; vgl. auch Scheibe 1983, 52. Diese finanzielle Zuwendung war aber insofern be-
deutsam, als sie dazu beitrug, Johann Reinhold Forster aus den Schulden zu befreien, in 
die er durch die hohen Druckkosten und den finanziellen Misserfolg der Voyage round 
the World auf dem englischen Buchmarkt geraten war, was ihm ein Verlassen Londons 
und eine Rückkehr nach Deutschland lange unmöglich machte (vgl. Vorpahl 2007, 620). 
Fürst Franz von Anhalt-Dessau schrieb zudem mehrere Briefe nach England, um sei-
nen politischen Einfluss zu Gunsten des älteren Forsters geltend zu machen, da ihm in 
London das Schuldgefängnis drohte (vgl. Hoare 1976, 194). 



Das Wörlitzer Georg-Forster-Jahr 2018/2019   117 

ten Johann Reinhold Forster in London sehr gelegen kam. Ein Beleg auch, 
wie sehr Fürst Franz nicht nur den „Jüngling Forster“, wie er Georg nann-
te, sondern auch dessen Vater als naturwissenschaftlichen Leiter der zwei-
ten Cookschen Expedition schätzte. 
 
Wörlitzer Gartenarchitektur unter Südsee-Einfluss 
 
Das Zusammentreffen des Fürstenpaares mit den Forsters in London 
sowie Georg Forsters Gegenbesuch in Dessau-Wörlitz beeinflussten 
schließlich auch die Wörlitzer Gartenarchitektur. Bald nach Georg Fors-
ters Aufenthalt im Gartenreich gab Fürst Franz 1779 seinem Hofarchitek-
ten Friedrich Wilhelm von Erdmannsdorff (1736-1800) die Order, einen 
Südsee-Pavillon in der Wörlitzer Parkanlage „Neumarks Garten“ zu er-
richten. Ganz im Sinne der Aufklärung sollten Untertanen und Gäste die 
ethnologischen Stücke der Forster-Sammlung in einem speziell dafür 
geschaffenen kleinen Museum bewundern können.  
Möglicherweise war auch ein noch heute existierendes Borkenhäuschen 
(auch „Wurzelhütte“ oder „Wurzelhaus“ genannt) auf dem Weidenheger, das 
Fürst Franz als Badehäuschen nutzte, vom Tahiti-Einfluss inspiriert, 
wenngleich dies aus architektonischer Perspektive jüngst weitgehend 
ausgeschlossen wurde.12 Ebenso wurde vermutet, dass es im Wörlitzer 
Park eine Sichtachse gab, die den Südsee-Pavillon mit jener Inselspitze im 
Wörlitzer See in Relation setzte, auf der die Wurzelhütte steht - und eine 
solche Sichtachse wäre in der Tat alles andere als ein Zufall. Doch zielte 

                                                 
12  Die These, es handle sich bei der Wörlitzer Wurzelhütte um ein tahitisches Badehaus, für 

die es bislang an Belegen mangelt, geht auf Erhard Hirsch zurück (vgl. Hirsch 1985, 210), 
während Schier in ihrer Untersuchung der Wurzelhütte zur Auffassung gelangt, es könne 
„nahezu ausgeschlossen werden, dass es sich um ein Badehaus im Otahitistil handelt“ (vgl. 
Schier 2012, 41). Schier schreibt: „Einzig Erhard Hirsch versucht in einigen seiner Publi-
kationen Aussagen zur Absicht ihres (der Wurzelhütte – d. V.) Erbaus zu treffen. Wobei er 
sich auf keine Theorie festlegen konnte/wollte und in zwei Büchern aus dem gleichen 
Jahr zwei unterschiedliche Annahmen äußerte. […] Zudem hat die Gestalt der Wurzel-
hütte nichts mit der einer Otahitihütte gemein. Während die Otahitihütte eine kreis-
förmige Grundform und ein Vordach hat, ist die Wurzelhütte im Grundriss viereckig und 
besitzt kein Vordach. Auch scheint Hirschs Annahme falsch zu sein, die Wurzelhütte steht 
in Beziehung mit dem ‚Brummeisen‘ bzw. ‚Venusbad‘, dem erwähnten Seearm. Da die 
Hütte mehr als 20 m von der Badestelle entfernt liegt, ist die Funktion als Badehaus, wie 
von Hirsch vermutet, nahezu ausgeschlossen“ (Schier 2012, 26).  



118   Frank Vorpahl 

 

die Sichtachse vom Südsee-Pavillon zum Weidenheger – wenn überhaupt – 
tatsächlich auf das von fern unscheinbare Borkenhäuschen? Oder eher auf 
die unübersehbare weiß leuchtende Skulptur am Seeufer davor? Mir fiel 
auf, dass diese überlebensgroße, der Antike nachempfundene Knieende 
Venus trotz ihrer Nacktheit mit Armschmuck versehen ist, der an Polyne-
sien erinnert: mit Bändern aus Kaui-Muscheln, wie sie in der Südsee ge-
fertigt werden.13 Insofern geht Forsters inspirierender Einfluss auf den 
Wörlitzer Park sicherlich über die Errichtung des Südsee-Pavillons hin-
aus. 
Evident wird die Folge von Forsters Visite in Wörlitz in jedem Fall, wenn 
man den Südsee-Pavillon (der damals noch Forster-Pavillon hieß) und 
seine Basis betrachtet. Auf den ersten Blick scheint der Architekt Erd-
mannsdorff das Fundament für den Südseepavillon nach klassisch italie-
nischem Vorbild entworfen zu haben, wie die meisten Bauten im Wörlit-
zer Park. Denn der Eisenhart, so der Name der Anlage, überbrückt als 
Tunnelgewölbe einen Kanal, den Krägengraben: Erdmannsdorf schuf also 
eine Brücke, wie er sie aus Venedig kannte.14  
Doch orientierte sich Erdmannsdorff im Wörlitzer Park nicht allein an 
Italien, sondern schuf ebenso einen Englischen Landschaftsgarten, war 
also nicht geo-thematisch gebunden. Was den Eisenhart betrifft, so er-
schließt sich dessen architektonische Wirkung auf andere Weise, wenn 
man die polynesische Architektur im Hinterkopf hat, wie mir auffiel, als 
ich mich im Zusammenhang mit der Vorbereitung der Forster-
Ausstellung näher mit dem Südseepavillon in Wörlitz beschäftigte. Blickt 
man auf die Westfassade des Eisenhart erscheint die langgezogene Mauer 
wie die Längsseite eines Marae – eines zeremoniellen Kultplatzes, wie er 
auf Tahiti und vielen anderen Inseln Polynesiens zu finden ist, etwa in 
Taputapuatea auf der Insel Raiatea.15  

                                                 
13  John Webber, der Porträtmaler von Cooks dritter Weltreise, zeigt auf seinem Ge-

mälde der Häuptlingstochter Poedua von der Insel Raiatea einen ähnlichen Arm-
schmuck als Tätowierung. 

14  Weiterführend zum Bau und zur Präsentation der ethnografischen Forster-Samm-
lung im Südsee-Pavillon bis 1989 siehe Quilitzsch 1983, 4ff. 

15  Taputapuatea galt seit dem 15. Jahrhundert als besonders bedeutend, weil er dem 
Kriegsgott Oro geweiht war. Von hier breitete sich schließlich im 17. Jahrhundert 
die dem Kriegsgott geweihte Geheimsekte der Arioi aus (vgl. Salmond, The Trial, 
321). 



Das Wörlitzer Georg-Forster-Jahr 2018/2019   119 

Bei einer gemeinsamen Begehung der Steinplattform mit Mitarbeitern der 
Kulturstiftung Dessau-Wörlitz im Frühjahr 2017 fiel schließlich ein wei-
teres Detail ins Auge: Hinter Efeu-Bewuchs und Büschen versteckte sich 
auf dem oberen Plateau ein zweiter, etwas kleinerer steinerner Aufsatz. 
Hinter dem Wildwuchs verbarg sich eine „zweite Etage“. In der Frontalan-
sicht musste die gesamte Anlage daher als zweistufige Pyramide erschei-
nen, Doppelpyramiden, wie sie für Maraes auf der Insel Huahine, Raiatea 
und auf anderen westlichen Gesellschaftsinseln typisch sind.16 Die Poly-
nesier nennen die obere Pyramidenstufe Ahu – eine Art Altar, ein den 
Göttern vorbehaltenes Refugium. Die Wirkung dieser beiden Stufen ver-
stärkte Erdmannsdorff noch, indem er auf ihre Mauerkanten eine Reihe 
von einzelnstehenden Steinen platzierte, die an übergroße Faustkeile 
erinnern. Solche halbmeterhohen Steine – auf tahitianisch e-tihi – dienten 
polynesischen Herrschern während kultischer Zeremonien als reale oder 
symbolische Rückenlehne und wurden auf jedem Marae aufgestellt. 
Verblüffend auch das Material, mit dem Erdmannsdorff die eigentlich aus 
Sandstein bestehende Mauer des Eisenhart verblenden ließ: Er verwendete 
dafür Raseneisenstein: einen erzhaltigen braun-schwarzen Baustein, der an 
Lavagestein erinnert. Mit dem Effekt, dass man eine Pyramide vor sich zu 
sehen meint, die aus Lavagestein errichtet wurde, wie das in Polynesien 
häufig der Fall ist.17  
Ob es aber ein ganz bestimmter Kultplatz der Südsee war, zu dem Georg 
Forster Erdmannsdorff inspirierte, lässt sich heute nicht mehr nachvoll-
ziehen. Schlägt man in Forsters Reise um die Welt nach, so käme als Vor-
bild unter anderem ein Marae im tahitischen Matavai-Tal in Frage, den 
Georg Forster mehrfach besucht hat. Von ihm berichtet er, dass die Tem-
pelplattform „mitten auf einem schönen Grasplatz“ stand und aus einer 
„Mauer von fest übereinander gepackten Steinen“ bestand, „die ohngefähr 
3 Fus“, rund einen Meter hoch war (AA II, 247). Von den wenigen in 
Französisch-Polynesien heute noch erhaltenen Maraes kommen Erd-

                                                 
16  Vgl. Wallin, Ceremonial Stone Structures, 44 ff. Auf Huahine, wo Georg Forster 

zwei Mal (1773 und 1774) auf der zweiten Cookschen Weltumseglung an Land 
ging, tritt die Ähnlichkeit der Wörlitzer Doppelpyramide mit dem doppelstufigen 
Marae Manunu besonders zutage (Weiterführendes zum Marae Manunu bei Wallin, 
Archaeological investigations, 4ff.) 

17  Ebd. 



120   Frank Vorpahl 

 

mannsdorffs Plattform die Kultplätze der Insel Huahine, etwa der Marae 
Manunu im Nordosten der Insel, am nächsten.18 
Mehrfach erwähnt Georg Forster in seinen Schilderungen eines Marae 
auch zwei dazugehörige Gebäude, nämlich ein Totenhaus und eine Hütte 
für Opfergaben (vgl. AA II, 247f.). Vielleicht bewog dies den Hofarchitek-
ten Erdmannsdorff bei seiner Planung des Eisenhart, ebenfalls zwei Ge-
bäude zu errichten: zwei kleine Backsteinbauten mit quadratischem 
Grundriss, die, bei allen Unterschieden zu polynesischen Hütten, zumin-
dest in ihrer Einfachheit, ihrer klassizistischen Klarheit den Bauten eines 
Marae ähneln – den Bibliotheks-Pavillon, der ganz im Geist der Aufklä-
rung für jedermann offenstand und den Südsee-Pavillon zur Präsentation 
der Forster-Sammlung.19  
Leider findet sich in Georg Forsters Aufzeichnungen keinerlei Hinweis 
zur Wörlitzer Gartenarchitektur und zur „exklusiven Herberge seiner 
Sammlungsstücke“ im Südseepavillon.20 Auf Seiten des Fürstenhauses gab 
es sicherlich einen Bruch in der Erinnerungspflege an Georg Forster, 
nachdem der bewunderte Weltreisende sich in der Mainzer Republik zum 
jakobinischen „Fürstenschreck“ entwickelt hatte. Leider sind auch ent-
sprechende schriftliche Unterlagen des Hofarchitekten Erdmannsdorff 
seit dem zweiten Weltkrieg nicht mehr auffindbar und vermutlich in Des-
sau bei einem Bombenangriff vernichtet worden.  
Daher lassen gegenwärtig nur steinerne Zeugnisse das Echo erahnen, das 
Georg Forster in der Wörlitzer Gartenarchitektur auslöste. Indes wäre es 
umgekehrt sehr verwunderlich, wenn der Südsee-Mythos ausgerechnet in 
Wörlitz keinen Widerhall gefunden hätte, wo sich Georg Forster ja mehr-
fach persönlich aufhielt. Tatsächlich ist für das Ende des 18. Jahrhunderts 
im Gefolge der Cookschen Reisen und insbesondere nach Erscheinen von 
Georg Forsters Reise um die Welt die Errichtung einer Fülle von Tahiti-

                                                 
18  Vgl. Wallin, Archaeological investigations, 4ff. 
19  Die ethnologischen Objekte wurden aus konservatorischen Gründen mehrfach – 

schon ab 1930 für über 50 Jahre, dann erneut ab 1987 bis heute – aus dem Südsee-
Pavillon „evakuiert“, da die Konstruktion des Eisenhart-Plateaus über dem Krägen-
graben für Feuchtigkeit im Gemäuer sorgte (vgl. Quilitzsch 1983, 4 ff). Eine Rück-
führung der Forster-Sammlung in die von Erdmannsdorff entworfenen vier Wand-
schränke des Südsee-Pavillons erscheint heute auch aus Gründen einer zeitgemäßen 
Präsentation nicht sinnvoll.  

20  Vgl. Kittelmann 2011, 2. 



Das Wörlitzer Georg-Forster-Jahr 2018/2019   121 

Pavillons in Preußen zu konstatieren, sodass „der märkische Sand die da-
mals größte Dichte an Südseearchitekturen außerhalb des Stillen Ozeans“ 
aufwies.21 Allerdings beruhten die Baupläne für diese immer wieder ko-
pierten O-Taheitischen Badehäuser (wie in Garzau oder in Rheinsberg) 
nicht auf den Erstinformationen von Augenzeugen wie den Forsters oder 
Captain Cook, sondern auf einem Kupferstich von Woollett, der seine 
Abbildung nach dem Bericht von Cooks erster Reise aus der Hand von 
John Hawkesworth fertigte.22 Das Ergebnis wäre für einen Tahitianer 
jener Zeit weder als tahitianische Gottesbehausung noch als tahitianische 
Begräbnishütte wiedererkennbar gewesen. 
Diese fehlerhafte Verwischung im Kulturtransfer von Polynesien nach 
Europa ist im Gartenreich von Fürst Franz vermieden worden, Georg 
Forsters Anwesenheit muss die fehlerhafte Rekonstruktion des typisch 
preußischen O-Taheitischen Badehauses verhindert haben. Statt dessen 
wurde in Wörlitz mit der steinernen Doppelpyramide des Eisenhart ein 
Staffagebau geschaffen, der dem Anblick eines realen tahitischen Marae 
nahekam - in der Rolle tahitischer Versatzstücke als „Symbole der Freiheit 
und der Tugend, als Wahrzeichen gegen Absolutismus, Aberglauben und 
Laster“.23 Allerdings erfüllte der tahitische Kultplatz in Wörlitz vermutlich 
zugleich eine freimaurerische Funktion, denn bei den tahitischen Bade-
häusern in Preußen ging es fast immer (auch) um Freimaurerei.24 
Den Hintergrund dafür lieferte Georg Forsters Beobachtung, nach der die 
Tahitier „das reinlichste Volk der Welt“ seien, wie er in seiner Reise um 
die Welt überliefert hatte, denn die Tahitier badeten, so seine Beobach-
tung in der Bucht von Matavai, dreimal täglich im Fluss (AA III, 26). Um 
Reinigung im übertragenen Sinn ging es aber auch im Freimaurertum – 
seinen symbolhaften Ausdruck fand dies im freimaurerischen Rückgriff 

                                                 
21  Meißner bemerkt dazu: „Tahitianische Palmhütten, Bade- und Angelhäuser hatten 

im letzten Drittel des 18. Jahrhunderts Konjunktur in Preußen.“ (Meißner 2006, 78.). 
22  Vgl. Hawkesworth 1774, 249). Ausführlich dazu Meißner 2006, 110f. „Tahitisch“, 

„taheitisch“, „O-tahitisch“ oder „O-Taheitisch“, so die noch unnormierten geografi-
schen Bezeichnungen, meinen hier nicht nur die Insel Tahiti, sondern die Gesamt-
heit der Gesellschaftsinseln. 

23  Meißner 2006, 91. 
24  Weiterführend dazu ebd., 112f. Die ideelle Verbindung zwischen altem Testament 

und Südsee wurde u.a. auch aus einer vermeintlichen Parallelität zwischen dem Er-
scheinungsbild der Bundeslade im Tempel Salomo und dem e-wharre Eatua, dem 
„Haus Gottes“ der Tahitier, geschlossen. 



122   Frank Vorpahl 

 

auf das alttestamentarisch-jüdische Reinigungsritual, das Bad in der Mik-
we des ersten Tempels, des Tempel Salomo von Jerusalem. Das O-
Taheitische Badehaus ließ sich insofern mit der Mikwe im Salomonischen 
Tempel als Symbol für die Reinheit der Völker im Naturzustand verbin-
den, zu dem man à la Rousseau zurückfinden wollte.25 Die Nähe zu Jean-
Jacques Rousseau wird im Wörlitzer Gartenreich denn auch räumlich 
hergestellt, indem Eisenhart und Südsee-Pavillon in direkter Nachbar-
schaft zur Wörlitzer Rousseau-Insel errichtet und so „[b]edeutungsvoll 
[…] in Beziehung“ gesetzt wurden.26  
Der komplexe Ideenkosmos hinter dieser Gartenarchitektur, die im Preu-
ßen des späten 18. Jahrhunderts für ein Vierteljahrhundert sehr populär 
war, könnte der entscheidende Grund für Erdmannsdorff gewesen sein, 
den Wörlitzer Eisenhart über dem Wasser eines Kanals anzulegen. Tat-
sächlich führt im Innern des Eisenhart eine schmale Treppe vom Plateau 
mit dem Südseepavillon bis zum Parterre und dann weiter hinunter zum 
Wasser des Krägengrabens, das hier durch die Fundamentmauern des 
Eisenhart als Wasserbecken erscheint. Hier im Dunkel des Tonnengewöl-
bes wirkt, was von Süden her wie eine venezianische Brücke aussah und 
als praktische Gondel-Anlegestelle diente, nunmehr wie eine in halbdunk-
les Licht getauchte Mikwe, deren Nord- und Südseite blendendes Tages-
licht markiert.27 Zu vermuten ist, dass Fürst Franz ganz im Geiste seiner 
Zeit beides kombinieren wollte: Südsee-Mythos und Freimaurer-
Symbolik.28 Mit dem Ziel, ein Sinnbild des goldenen Zeitalters und tu-

                                                 
25  Meißner stellt dazu fest, dass es „das Gedankengut bestimmter Freimaurer“ war, die 

„die Südseewahrnehmung und -rezeption und letztlich auch den Südsee-Mythos im 
18. Jahrhundert prägten“ (Meißner 2006, 91). 

26  Quilitzsch 1988, 17.  
27  Die Anlage des Eisenhart über einem Kanal folgt den Vorschriften Salomos zur 

Anlage einer Mikwe auch insofern, als zum rituellen Bad nur „lebendiges Wasser“ 
verwendet werden darf: hier der strömende Wasserlauf des Krägengrabens.  

28  Meißner verweist darauf, dass sich Fürst Franz, der bestimmten Fraktionen der 
Freimaurer und ihrer Logen teilweise auch skeptisch gegenüberstand, „sich zumin-
dest das Zeichensystem der Freimaurer zu eigen gemacht hatte“ (Meißner 2006 99). 
In gleicher Weise beschreibt Rode schon 1788 die Funktion von Gebäuden und We-
gen in Wörlitz „auch in der Terminologie der Freimaurer“ und dechiffriert sie damit 
(ebd.). Rode empfiehlt zum Verständnis des Gartenreichs den „geheimnisreichen 
Pfad der Mysten, der Lehrlinge erhabener Weisheiten“ (Rode 1798, 96). 



Das Wörlitzer Georg-Forster-Jahr 2018/2019   123 

gendhafter Herrschaft im antiabsolutistischen Verständnis zu schaffen – 
ein Gegenbild zur Herrschaft des Preußenkönigs Friedrich II.29 
Eisenhart und Südsee-Pavillon sollen als gartenarchitektonische Folge des 
Zusammentreffens des Dessauer Fürstenpaares mit Georg Forster zum 
festen Bestandteil der künftigen Georg-Forster-Dauerausstellung werden. 
Dazu wird die ursprüngliche Doppelpyramide wieder von Wucherungen 
befreit und zudem eine prononcierte Sichtmöglichkeit geschaffen, die die 
Wahrnehmung des Eisenharts als Doppelpyramide mit polynesischer An-
mutung erkennbar macht. Der Südsee-Pavillon, der aufgrund der Feuch-
tigkeit über dem Krägengraben, aber auch für eine zeitgemäße Präsentati-
on der ethnologischen Stücke ausgedient hat, soll künftig in seiner histo-
rischen Rolle als erstes Museum der Forster-Sammlung inszeniert werden 
und eine „Schattengalerie“ der Forster’schen Südsee-Objekte aufnehmen. 
 
Forster und Wörlitz in der Erinnerungskultur der DDR (1984 - 
1990)  
 
Fast 150 Jahre lang war der Südsee-Pavillon der Präsentationsort für die 
ethnologischen Stücke der Forster-Sammlung, bis sie in den 30er Jahren 
des 20. Jahrhunderts entnommen wurden. Es ist das bleibende Verdienst 
der DDR, den Versuch von Deutschnationalen und Nationalsozialisten, 
Georg Forster aus dem Bewusstsein der Deutschen zu tilgen, mit der Ein-
richtung einer Forster-Stätte auf dem Eisenhart in Wörlitz zu beantwor-
ten. Die kurze Geschichte dieser musealen Stätte, die von 1984 bis zum 

                                                 
29  Ebd., 92f. Meißner bezeichnet das Dessau-Anhaltinische Gartenreich als „Gegen-

entwurf zum Preußentstaat unter Friedrich dem Großen“, in diesem Sinne habe sich 
Dessau-Wörlitz der „Utopie vom goldenen Zeitalter“ verpflichtet, während Preußen 
das „eiserne Zeitalter“ militärischer Tradition heraufbeschwor (vgl. Meißner 2006, 
103f.). Eine Oppositionshaltung gegen den Preußenkönig ergab sich bei Fürst Franz 
von Anhalt-Dessau zudem aus seiner dynastischen „Zwangs“-Verheiratung mit 
Louise von Brandenburg-Schwedt, die Friedrich II. durchsetzte, um das Haus Bran-
denburg mit dem Geschlecht der Askanier, als deren letzter Spross der Dessauer 
Fürst galt, zu vereinen. Insofern ist Meißner zuzustimmen, der die Südsee-Einflüsse 
auf Wörlitz nicht überbewertet wissen möchte, aber konstatiert: „Dennoch fügte sich 
die tahitianische Kleinarchitektur gut in die Vorstellungs- und Gartenwelt eines auch 
von Zeitgenossen als ‚perfektes Modell eines aufgeklärten Daseins‘ (Prinz de Ligne) 
empfundenen Lebenswerkes, weil sie als Facette oder Partikel im Gesamtkontext der 
Anlage eine konstruktive Rolle spielen konnte.“ (Ebd., 103). 



124   Frank Vorpahl 

 

Ende der DDR 1990 existierte, kann jedoch an dieser Stelle nicht vertieft 
werden, sondern bleibt eine Aufgabe künftiger Forschung.  
Hier sei jedoch darauf verwiesen, dass man in der Forster-Stätte der DDR 
zwei wesentliche Schwerpunkte setzte, indem man die ethnologischen 
Stücke der Wörlitzer Forster-Sammlung mit einem Ausstellungsteil über 
Georg Forsters Leben, Werk und Wirkung kombinierte, während frei-
maurerische Ideen und ihre Konsequenzen unerwähnt blieben. Die ethno-
logischen Stücke wurden 1984 in den Südsee-Pavillon zurückgebracht, 
vor allem aber wurde der Revolutionär Georg Forster im Bibliothekspa-
villon präsentiert. Im Zentrum: ein nachgebauter Freiheitsbaum der 
Mainzer Republik, daneben ein neu gestaltetes Relief mit Georg Forsters 
Konterfei. Den ideologischen Hintergrund der Forster-Rezeption in der 
DDR gab Friedrich Engels vor, der in der DDR neben Marx und Lenin als 
„Klassiker“ des wissenschaftlichen Kommunismus galt. Engels hatte Fors-
ter im Oktober 1845 den Ritterschlag des revolutionären Proletariats 
erteilt: “Warum nicht Georg Forster feiern”, fragte er fünfzig Jahre nach 
dessen Tod in der radikalen britischen Wochenschrift The Northern Star: 
“Den deutschen Thomas Paine, der die Französische Revolution in Paris 
bis zuletzt gegen alle seine Landsleute unterstützte und auf dem Schafott 
starb?”30  
Zwar irrte sich Engels, was Forsters Tod unter dem Fallbeil der Guillotine 
betraf, doch machte er Georg Forster mit dieser Anerkennung zu einer 
Art revolutionärem Ahnherrn der DDR. Trotzdem hatte die DDR-
Forster-Stätte nicht den privilegierten Status, den man aufgrund von En-
gels Fürsprache vermuten würde. Vielmehr war das Wörlitzer Garten-
reich der Kreisverwaltung Gräfenhainichen und damit einer unteren Kul-
turbehörde unterstellt, die in den ethnologischen Stücken aus der Südsee 
bestenfalls Belege des revolutionären Forster’schen Wissensdurstes er-

                                                 
30  Friedrich Engels’ Korrespondenten-Brief wurde in The Northern Star am 8.11.1845 

veröffentlicht (vgl. Engels 1966, 577). Der britisch-amerikanische Gelehrte, Diplo-
mat und Revolutionär Thomas Paine (1737–1809) lebte wie Forster in der Revoluti-
ons-Ära in Paris, wo er 1791 zur Verteidigung der französischen Revolution seine 
Streitschrift Die Rechte des Menschen schrieb, für deren deutsche Übersetzung 
durch Meta Forkel-Liebeskind Forster sorgte, der auch die Vorrede schrieb. Wie 
Forster wurde Paine zum Mitglied des Pariser Nationalkonvents gewählt. Nach der 
Machtübernahme durch die Bergpartei wurde Paine jedoch inhaftiert und kam erst 
1794 durch US-amerikanische Fürsprache wieder frei. 



Das Wörlitzer Georg-Forster-Jahr 2018/2019   125 

kennen konnte, sich für die freimaurerischen Botschaften seines adligen 
Gastgebers aber nicht interessierte.  
Aufgrund der Feuchtigkeit im Südseepavillon, die aus dem Krägengraben 
aufstieg, musste die ethnologische Sammlung schließlich schon nach we-
nigen Jahren wieder evakuiert werden, sie wurde dann teilweise durch 
Kopien ersetzt. Dies und die historisch zwar legitimierte, aber doch un-
zeitgemäße Präsentation in den engen Eckschränken des Südseepavillons 
machten einen möglichen Anschluss der Sammlung an den internationa-
len Kontext zur Illusion. Schließlich wurden die Stücke aus der Südsee 
wieder im Depot gelagert und damit der Öffentlichkeit ganz entzogen. 
Nach der deutschen Wiedervereinigung verschwand auch der revolutio-
näre Teil der Forster-Stätte mitsamt Freiheitsbaum aus dem Biblio-
thekspavillon, das in der DDR gefertigte Konterfei des Revolutionärs 
wurde durch eine Verkaufsvitrine verdeckt. Der sozialistische Andachts-
raum wurde zum Museumsshop, in dem nun die vom Dessauer Fürsten 
besonders geschätzte englische Wedgwood-Keramik mit antiken Motiven 
feilgeboten wurde. Seit nunmehr fast 30 Jahren ist der Südsee-Pavillon auf 
dem Eisenhart verwaist, Georg Forster in Wörlitz verschwunden und län-
ger noch die von den Forsters auf Tahiti, Tonga und Neuseeland gesam-
melten ethnologischen Artefakte. Seit dem 5. Mai 2018 sind sie im Rah-
men des Wörlitzer Georg-Forster-Jahres wieder ans Licht der Öffentlich-
keit zurückgekehrt; darüber hinaus wird Georg Forster in einer Dauer-
Ausstellung im Mezzanin des Wörlitzer Schlosses gewürdigt werden. 
 
Das Wörlitzer Forster-Jahr 2018/19 und die erste gesamt-
deutsche Georg-Forster-Dauerausstellung  
 
Zu den wichtigsten Anliegen der geplanten Georg-Forster-Daueraus-
stellung, wie sie verbindlich in den kuratorischen Leitlinien fixiert wurde, 
zählt die museale Verankerung Georg Forsters im kollektiven Bewusst-
sein der Bundesrepublik und die Bewahrung und Sicherung der ethnolo-
gischen Stücke der Wörlitzer Forster-Sammlung sowie ihre Rückkehr in 
den internationalen wissenschaftlichen Kontext – zumal es sich um Ob-
jekte handelt, die von europäischen Einflüssen noch nicht kontaminiert 



126   Frank Vorpahl 

 

waren, als die Forsters sie erwerben konnten.31 Eine zweite wichtige Prä-
misse ist die Ausweisung der Provenienz der Artefakte aus der Südsee, 
sodass Herkunft, Erwerb und das Nachleben der Stücke in der Wörlitzer 
Sammlung transparent werden. Wörlitz kann hier mit seiner kleinen 
Sammlung beispielhaft wirken. 
Der nachhaltige Schutz und die behutsame Präsentation der 250 Jahre 
alten, überaus wertvollen Stücke der Wörlitzer Forster-Sammlung ha-
ben oberste Priorität. Um die ethnologischen Artefakte Stück für Stück in 
die Dauerausstellung im Mezzanin des Wörlitzer Schlosses zu implantie-
ren, sind Zeit und Ruhe erforderlich, nicht alles wird schon 2018 zu sehen 
sein. Das Voranschreiten der konservatorischen Maßnahmen soll in der 
Ausstellung selbst reflektiert werden – und gibt zugleich den Rahmen des 
Wörlitzer Georg-Forster-Jahres im Zusammenklang dreier Höhepunkte 
vor: Am 5. Mai 2018 macht die Eröffnung der Ausstellung „Georg Forster 
in Wörlitz: Südsee-Romantik – Welterkundung – Aufklärung“ den Auf-
takt zum Georg-Forster-Jahr. Hier steht in vier Ausstellungsräumen im 
Mezzanin des Wörlitzer Schlosses die Persönlichkeit Georg Forsters, sein 
Leben und Werk im Vordergrund – im 225. Jubiläumsjahr der Mainzer 
Republik nicht zuletzt der revolutionäre Jakobiner Georg Forster. Zu-
gleich sollen hier einmalige originale Leihgaben wie das Doppelporträt 
der Forsters von Rigaud, das Logbuch Captain Cooks, handschriftliche 
Eintragungen von Georg und Johann Reinhold Forster in ihr Journal an 
Bord der Resolution, jüngst entdeckte Südsee-Porträts von Cooks Land-
schaftsmaler William Hodges und originale Naturzeichnungen Georg 
Forsters von der zweiten Cookschen Weltumseglung der Eröffnungsaus-
stellung besonderen Glanz verleihen. Aus dem Fundus der ethnologischen 
Stücke allerdings – so ist es im Interesse der konservatorischen Sicherung 
der Stücke geplant – werden in der Auftaktausstellung nur einige wenige 
gezeigt und „zum Sprechen gebracht“ werden – pars pro toto in einer 
narrativen Kombination aus Texten und Zeichnungen Georg Forsters, 
erstmals vertonten Noten, die der Welterkunder in seiner Reise um die 
Welt festhielt und Düften, die er in seinem Reisebericht detailliert be-

                                                 
31  Die kuratorischen Leitlinien wurden vom Verfasser in seiner Eigenschaft als Kurator 

der geplanten Georg-Forster-Dauerausstellung im Februar 2017 eingebracht und mit 
der Projektleitung der Kulturstiftung Dessau-Wörlitz verbindlich vereinbart.  



Das Wörlitzer Georg-Forster-Jahr 2018/2019   127 

schrieben hat. Die Ausstellung soll nicht zuletzt auch sinnliche Eindrücke 
vermitteln. 
Vom 6. bis 8. September 2018 findet im Wörlitzer Eichenkranz, dem frisch 
restaurierten historischen Gästehaus von Fürst Franz, unter dem Dach 
der Dessau-Wörlitz-Kommission in Kooperation der Kulturstiftung Des-
sau-Wörlitz mit dem Interdisziplinären Zentrum für die Erforschung der 
Europäischen Aufklärung (IZEA) in Halle die dreitägige wissenschaftliche 
Tagung „Johann Reinhold und Georg Forster – Gesammelte Welten“ statt, 
mit dem Ziel, neue Perspektiven der Forster-Forschung und -rezeption 
zu eröffnen.  
In Kürze erscheint auch die von der Kulturstiftung Dessau-Wörlitz her-
ausgegebene wissenschaftliche Publikation zur Forster-Dauer-Ausstel-
lung mit einem aktuellen Katalog der ethnologischen Artefakte der Fors-
ter-Sammlung. 
Seinen abschließenden Höhepunkt soll das Wörlitzer Georg-Forster-Jahr 
am 5. Mai 2019 mit der feierlichen „Rückkehr ins Licht“ der dann voll-
ständig restaurierten ethnologischen Stücke der gesamten Wörlitzer Süd-
see-Sammlung finden. Geografisch gegliedert nach ihren Herkunftsorten 
Neuseeland, Tonga und Tahiti, bereichert um einen multiperspek-
tivischen Beitrag junger Tahitianer, wird die Georg-Forster-Daueraus-
stellung dann um vier weitere Ausstellungsräume und eine „Südsee-
Galerie“ zur Präsentation des zeichnerischen Œuvres Georg Forsters 
erweitert – Zeugnisse einer spektakulären Welterkundungs-Expedition 
und der ungewöhnlichen Begegnung zwischen einem streitbaren Aufklä-
rer und einem aufgeschlossenen Fürsten, der über den Tellerrand seines 
Gartenreichs hinaus zu blicken vermochte. 
 



128   Frank Vorpahl 

 

Literaturverzeichnis 
 

Engels, Friedrich: „An den Redakteur des Northern Star“ (Brief II), 
in: Marx-Engels-Werke, Zweiter Bd., Berlin 1966, 575 - 580. 

Hawkesworth, John: Geschichte der Seereisen und Entdeckungen im 
Süd-Meer, 3 Bde., deutsch von Johann Friedrich Schiller, Berlin 
1774. 

Hirsch Erhard: Dessau-Wörlitz: Aufklärung und Frühklassik, Mün-
chen 1985. 

Hoare, Michael: The Tactless Philosopher: Johann Reinhold Forster 
1729-1798, Melbourne 1976. 

Kaeppler, Adrienne L.: „Cook Voyage Provenance of the 'Artificial 
Curiosities' of Bullock's Museum”, in: Man. Royal Anthropological 
Institute of Great Britain and Ireland 9,1 (1974), 68-92. 

Kittelmann, Jana: „Georg Forster und die Gartenkunst“, in: GFS 
XVI (2011), 1-24.  

Meißner, Joachim: Mythos Südsee. Das Bild von der Südsee im Europa 
des 18. Jahrhunderts, Hildesheim 2006. 

Quilitzsch, Uwe: Georg Forster – Weltreisender, Naturforscher, 
Schriftsteller, Revolutionär. Neugestaltung einer ständigen Ausstellung 
der Staatlichen Schlösser und Gärten Wörlitz, Oranienbaum, Luisium, 
Leipzig 1983 (unveröffentlichte Abschlussarbeit d. Fachschule für 
Museologen).  

Quilitzsch, Uwe : „Georg Forster in Wörlitz. Begegnung mit 
Reform und neuer Kunst“, in: Der Weltumsegler und seine Freunde. 
Georg Forster als gesellschaftlicher Schriftsteller der Goethezeit, hrsg. v. 
Detlef Rasmussen, Tübingen 1988, 12-20.  

Rode, August: Beschreibung des fürstlichen Anhalt-Dessauischen Land-
hauses und Englischen Gartens zu Wörlitz, Dresden 1798. 

Salmond, Anne: The Trial of the Cannibal Dog: The Remarkable Story 
of Captain Cook’s Encounters in the South Seas, New Haven, London 
2003. 



Das Wörlitzer Georg-Forster-Jahr 2018/2019   129 

Scheibe, Siegfried : „Georg Forsters Beziehungen zu Dessau und 
Wörlitz“, in: Georg Forster : Naturforscher, Weltreisender, Humanist 
und Revolutionär – Sein Verhältnis zum Wörlitz-Dessauer Reformwerk, 
hrsg. v. Horst Fiedler, Siegfried Scheibe u. Hartmut Ross, Wörlitz 
1983, 46-60. 

Schier, Alina: Die Wurzelhütte auf dem Weidenheger im Wörlitzer Park. 
(Unveröffentlichte) Masterarbeit im Aufbaustudiengang Denkmalpflege, 
Dessau 2012.  

Vorpahl, Frank: „Die Unermeßlichkeit des Meeres und die 24 
armseligen Zeichen. Georg Forsters Reise in Text und Bild“, in: 
Georg Forster: Reise um die Welt. Illustriert von eigener hand. Mit 
einem biografischen Essay von Klaus Harpprecht und einem 
Nachwort versehen von Frank Vorpahl, Frankfurt am Main 2007, 
615-626. 

Vorpahl, Frank: Der Welterkunder. Auf der Suche nach Georg Forster, 
Berlin 2018. 

Wallin, Paul: Ceremonial Stone Structures. The Archeology and 
Ethnohistory of the Marae Complex in the Society Islands, French 
Polynesia, Uppsala 1993. 

Wallin, Paul: Archaeological investigations of Marae structures in 
Huahine, Society Islands, French Polynesia: report and discussions, 
Oxford 2010. 

 



 



Katharina Zindel 

 

Neue Literatur zu Georg Forster 2016-20181 

 

 

Böhmer, Sebastian: Zu einer ‚Semantik von unten‘: Medien-, material- und 
diskursphilologische Studien zu Schrift und Schreiben in der Zeit von 1770 bis 
1834, Heidelberg 2018 (Beiträge zur neueren Literaturgeschichte 381). 

Dippel, Horst: „Georg Forster und die Erfahrung der Kulturen der Süd-
see“, in: Agenten, Akteure, Abenteurer. Beiträge zur Ausstellung ‚Europa und 
das Meer‘ im Deutschen Historischen Museum Berlin, hrsg. v. Jürgen u. Mar-
tina Elvert, Berlin 2018, 141-151. 

Eickenboom, Christine: „Friedrich Gerstäcker und das koloniale Projekt: 
Zur Diskrepanz von Kritik und imperialem Gestus im Erwartungs- und 
Erfahrungshorizont“, in: GFS XXI (2018), 25-48. 

Eickenboom, Christine: „Christiane Weller: Das fremde Ich. Begegnungen 
im pazifisch-australischen Raum, St. Ingbert 2015 [Rezension]“, in: GFS XXI 
(2018), 147-152. 

Fischer, Rotraut: „Die ‚täuschende Wahrheit der Kunst‘ – Johann Gott-
fried Herder und Georg Forster im Kontext der Diskussion um das ‚Plas-
tische Ideal‘“, in: GFS XXI (2018), 107-128. 

                                                 
1  Diese Bibliographie setzt die folgenden fort: Kathrin Holzapfel, „Georg-Forster-

Bibliographie – Fortsetzung“, in: Georg-Forster-Studien XIV, Kassel 2009, 209-224; 
Anna-Carina Meywirth, „Georg-Forster-Bibliographie – Fortsetzung“, in: Georg-
Forster-Studien XV, Kassel 2010, 175-178; Kathrin Holzapfel, „Georg-Forster-
Bibliographie – Fortsetzung“, in: Georg-Forster-Studien XVI, Kassel 2011, 281-284; 
Kathrin Holzapfel, „Georg-Forster-Bibliographie – Fortsetzung“, in: Georg-Forster-
Studien XVII, Kassel 2012, 267-271; Anna-Carina Meywirth, „Georg-Forster-
Bibliographie – Fortsetzung“, in: Georg-Forster-Studien XVIII, Kassel 2013, 259-262; 
Anna-Carina Meywirth, „Neue Literatur zu Georg Forster“, in: Georg-Forster-Studien 
XIX, Kassel 2014, 233-235; Anna-Carina Meywirth, „Neue Literatur zu Georg Forster“, 
in: Georg-Forster-Studien XX, Kassel 2015, 333-337; Anna-Carina Meywirth, „Neue 
Literatur zu Georg Forster 2015/2016“, in: Georg-Forster-Studien XXI, Kassel 2018, 
159-163. 



132   Katharina Zindel 

Frischmuth, Agatha: „Geben, um zu nehmen. Die Gabe zwischen Huma-
nismus und Kolonialismus in Reise um die Welt“, in: GFS XXI (2018), 3-24. 

Görbert, Johannes: „Textgeflecht Dusky Bay. Varianten einer Weltumse-
gelung bei James Cook, Johann Reinhold und Georg Forster“, in: Pazifi-
kismus. Poetiken des Stillen Ozeans, hrsg. v. dems., Mario Kumekawa u. 
Thomas Schwarz, Würzburg 2017, 71-95. 

Hoorn, Tanja van: „Georg Forster: A voyage round the world“, in: Kindler 
Kompakt Reiseliteratur, Stuttgart 2017, 92-94. 

Lautzas, Peter: „Revolution als naturanthropologisches Ereignis. Zur Er-
fahrungswelt von Georg Forster“, in: Mainzer Zeitschrift. Mittelrheinisches 
Jahrbuch für Archäologie, Kunst und Geschichte 112 (2017), 201-206. 

Meywirth, Anna-Carina: „Neue Literatur zu Georg Forster“, in: GFS XXI 
(2018), 159-163. 

Raisbeck, Joanna: „‚Und monarchie ist beßer als anarchie, und Aristokra-
tie, und Kannaillearchie – den daß ists jetzt‘: Ein unbekannter Brief The-
rese Hubers und Georg Forsters an Georgine Heyne“, in: GFS XXI (2018), 
91-104.  

Rebitsch, Robert: „Daniel Defoe, Georg Forster, Alexander von Humboldt, 
Adam Johann von Krusenstern und die Kannibalen: Schreckensgestalten 
der Neuen Welt“, in: Die Konstruktion des Kannibalen zwischen Fiktion und 
Realität, hrsg. v. dems., Friedrich Pöhl u. Sebastian Fink, Wiesbaden 2017, 
193-214. 

Selbmann, Rolf: „Annäherungen: Gotik als deutsche Baukunst bei Herder, 
Goethe und Forster“, in: GFS XXI (2018), 129-146. 

Thiele, Matthias: „‚Im Angesicht der Dinge‘: ambulatorische Aufzeich-
nungspraktiken und Schreibtechniken des Notierens bei Alexander von 
Humboldt mit Seitenblicken auf Georg Forster, Thomas Jefferson und 
Adelbert von Chamisso“, in: Horizonte der Humboldt-Forschung: Natur, 
Kultur, Schreiben, hrsg. v. Ottmar Ette und Julian Drews, Hildes-
heim/Zürich/New York 2016, 319-348. 



Neue Literatur zu Georg Forster 2016-2018   133 

Ullrich, Heiko: „Der ‚Gesichtspunkt‘ des Fremden? Die Kapkolonie in 
Forsters Reise um die Welt (1778/80) und Willebrands Geschichten eines 
Hottentotten (1773)“, in: GFS XXI (2018), 63-90. 

Ullrich, Heiko: „Julian Drews, Ottmar Ette, Tobias Kraft, Barbara Schnei-
der-Kempf u. Jutta Weber (Hrsg.): Forster – Humboldt – Chamisso. Weltrei-
sende im Spannungsfeld der Kulturen, Göttingen 2017 [Rezension]“, in: GFS 
XXI (2018), 153-158. 

Vorpahl, Frank: Der Welterkunder: auf der Suche nach Georg Forster, Berlin 
2018. 

Vorpahl, Frank: „Ulu im Umu: Von Forsters ‚Brodbaum‘ zu ‚Global Bread-
fruit‘“, in: GFS XXI (2018), 49-62. 

Zhang, Chunjie: Transculturality and German discourse in the age of Europe-
an colonialism, Evanston, Illinois 2017. 



 



Verzeichnis der Mitarbeiter/innen 

der Georg-Forster-Studien XXII 

 

Dr. Michael Ewert 

Institut für Deutsch als Fremdsprache 
Ludwig-Maximilians-Universität München 
Ludwigstr. 27/I, G 115 
80539 München 
 
Dr. Rotraut Fischer 

Institut für Sprach- und Literaturwissenschaft 
TU Darmstadt  
Dolivostr. 15  
64293 Darmstadt 
 
Prof. Dr. Stefan Greif 

Fachbereich 2 – Geistes- und Kulturwissenschaften 
Universität Kassel 
Kurt-Wolters-Str. 5 
34125 Kassel 
 
Felix Knode 

Institut für Historische Landesforschung 
Universität Göttingen 
Heinrich-Düker-Weg 14 
37073 Göttingen 
 

Dr. Axel Rüdiger 

Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg 
Philosophische Fakultät I 
Institut für Politikwissenschaft und Japanologie 
06099 Halle (Saale) 
 



136 

Heiko Schnickmann 

ITiGeFo Consulting 
Bildung - Kultur- Umwelt 
Institut für Tiergeschichtsforschung 
Collenbuschstr. 16 
42277 Wuppertal 
 
Dr. Heiko Ullrich 

Germanistisches Seminar 
Ruprecht-Karls-Universität Heidelberg 
Hauptstraße 207-209 
69117 Heidelberg 
 
Dr. Frank Vorpahl 

Zweites Deutsches Fernsehen 
HR Kultur und Wissenschaft 
Kultur Berlin 
10887 Berlin 
 
Katharina Zindel 

Fachbereich 2 – Geistes- und Kulturwissenschaften 
Universität Kassel 
Kurt-Wolters-Str. 5 
34125 Kassel 
 
 
 



Mitarbeiter/innen der Georg-Forster-Studien XXII 137 

HERAUSGEBER 
 
Prof. Dr. Stefan Greif 

Fachbereich 2 – Geistes- und Kulturwissenschaften 
Universität Kassel 
Kurt-Wolters-Str. 5 
34125 Kassel 
 
Dr. Michael Ewert 

Institut für Deutsch als Fremdsprache 
Ludwig-Maximilians-Universität München 
Ludwigstr. 27/I, G 115 
80539 München 

 



 



Siglenverzeichnis 

 

 
GFS =  Georg-Forster-Studien 
AA  =  Georg Forsters Werke. Sämtliche Schriften, Tagebücher, Briefe, 

hrsg. v. der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissen-
schaften, Berlin: Akademie Verlag. 

 

 

AA I:   A Voyage round the World, bearb. v. Robert L. Kahn, 2. Aufl., Ber-
lin 1986. 

AA II:   Reise um die Welt, 1. Teil, bearb. v. Gerhard Steiner, 2. Aufl., Ber-
lin 1989. 

AA III:  Reise um die Welt, 2. Teil, bearb. v. Gerhard Steiner, 2. Aufl., Ber-
lin 1989. 

AA IV:  Streitschriften und Fragmente zur Weltreise. Erläuterungen und 
Register zu Band 1-4, bearb. v. Robert L. Kahn, Gerhard Steiner, 
Horst Fiedler, Klaus-Georg Popp u. Siegfried Scheibe, 2. Aufl., 
Berlin 1989. 

AA V:   Kleine Schriften zur Völker- und Länderkunde, bearb. v. Horst 
Fiedler, Klaus-Georg Popp, Annerose Schneider u. Christian 
Suckow, Berlin 1985. 

AA VI:  Schriften zur Naturkunde, bearb. v. Klaus-Georg Popp, Berlin 
2003. 

AA VII:  Kleine Schriften zu Kunst und Literatur. Sakontala, bearb. v. 
Gerhard Steiner, 2. Aufl., Berlin 1990. 

AA VIII:  Kleine Schriften zu Philosophie und Zeitgeschichte, bearb. v. Sieg-
fried Scheibe, 2. Aufl., Berlin 1991. 

AA IX:  Ansichten vom Niederrhein, von Brabant, Flandern, Holland, Eng-
land und Frankreich im April, Mai und Junius 1790, bearb. v. 
Gerhard Steiner, Berlin 1958. 

AA X/1:  Revolutionsschriften 1792/93. Reden, administrative Schriftstücke, 
Zeitungsartikel. 1. Text, bearb. v. Klaus-Georg Popp, Berlin 1990. 



140   Siglenverzeichnis 

 

AA X/2:  Revolutionsschriften 1792/93. Reden, administrative Schriftstücke, 
Zeitungsartikel, politische und diplomatische Korrespondenz, Aufsät-
ze. 2. Erläuterungen und Register, bearb. v. Klaus-Georg Popp, in 
Vorbereitung. 

AA XI:  Rezensionen, bearb. v. Horst Fiedler, 2. Aufl., Berlin 1992. 
AA XII:  Tagebücher, bearb. v. Brigitte Leuschner, 2. Aufl., Berlin 1993. 
AA XIII:  Briefe bis 1783, bearb. v. Siegfried Scheibe, Berlin 1978. 
AA XIV:  Briefe 1784 - Juni 1787, bearb. v. Brigitte Leuschner, Berlin 1978. 
AA XV:  Briefe Juli 1787 - 1789, bearb. v. Horst Fiedler, Berlin 1981. 
AA XVI:  Briefe 1790 - 1791, bearb. v. Brigitte Leuschner u. Siegfried 

Scheibe, Berlin 1980. 
AA XVII:  Briefe 1792 - 1794 und Nachträge, bearb. v. Klaus-Georg Popp, 

Berlin 1989. 
AA XVIII: Briefe an Forster, bearb. v. Brigitte Leuschner, Siegfried Scheibe, 

Horst Fiedler, Klaus-Georg Popp u. Annerose Schneider, Berlin 
1982. 

AA XIX:  Register. Chronik von Leben und Werk, Nachträge und Berichtigun-
gen, Verzeichnisse und Register, bearb. v. Klaus-Georg Popp, in 
Vorbereitung. 

AA XX:  Georg Forster-Bibliographie, bearb. v. Horst Fiedler u. Klaus-
Georg Popp, 2. erg. u. neubearb. Aufl., in Vorbereitung.  



Georg-Forster-Studien XXII

Georg Forsters Ansichten vom Niederrhein 

Herausgegeben im Auftrag der Georg-Forster-Gesellschaft

X
X

I
I
 
–

 
G

e
o

r
g

 
F

o
r

s
t

e
r

s
 
A

n
s
i
c

h
t
e
n

 
v
o

m
 
N

i
e
d

e
r
r
h

e
i
n

In den Georg-Forster-Studien XXII werden die Ergebnisse 

der Jahrestagung 2017 vorgestellt, die sich aus europäischer 

und politischer Perspektive mit Forsters zweitem großen 

Reisebericht, den Ansichten vom Niederrhein, beschäftigt hat.

9 783737 606400

ISBN 978-3-7376-0640-0


	Cover front
	Titelseite
	Impressum
	Inhalt
	Vorwort
	Rotraut Fischer: Der Ätna am Gestade des Rheins – „Ansicht“, „Totaleindruck“, „Weltgemälde“ bei Georg Forster und Alexander von Humboldt
	I Der Ätna am Rhein
	II Anschaulichkeit als Konstrukt
	III „Weltgemälde“ als Wissenschaft und Kunst
	Literaturverzeichnis

	Felix Knode: Forster und Jacobi. Eine (Brief-)Freundschaft der Freiheit
	I Einleitung
	II Forsters Begriff der Freiheit
	III Jacobis Begriff der Freiheit im Vergleich
	IV Freiheit und die Ansichten vom Niederrhein
	V Fazit
	Literaturverzeichnis

	Axel Rüdiger: Der Republikanismus in Georg Forsters Ansichtenvom Niederrhein
	I Benjamin Franklin und die Antinomie der politischen Vernunft
	II Die Geschichte des Republikanismus und die Kritik der Whig History
	III Die Gesellschaft als bedürfnisbasierte Einheit von Landwirtschaft, Industrie und Handel
	IV Eine freiheitsbasierte Fortschrittstheorie der Wissenschaften und Künste
	V Republikanische Geschichte und alternatives Finanzsystem
	VI Schluss
	Literaturverzeichnis

	Heiko Schnickmann: „Die […] Kunst besteht darin, daß der Regent […] sein Volk mit […] Regentenkünsten verschone“– Wirtschaftspolitik und Mentalität im Bergischen Land des späten 18. Jahrhunderts
	I Einleitung: Forster im Bergischen
	II Ein (neo-)liberales Paradies? Staatliche Einflussnahme im Bergischen Land
	III Im Amsterdamer Hinterland? Handel und Gewerbe im Bergischen
	IV Fromme Kaufleute: Die Mentalität der Bergischen
	V Fazit
	Literaturverzeichnis

	Heiko Ulrich: Die Postkutsche als intertextueller Kommunikationsraum. Romanhafte Strukturen im literarischen Reisebericht
	I Raum der Reise – Raum des Berichts: Die Postkutsche und die Gattungstradition
	II Renten und Kokarden: Georg Forsters Ansichten vom Niederrhein (1791)
	III Harfe und Ahorn: Johann Wolfgang von Goethes Italienische Reise (1816)
	IV Turnen und Tabak: Ludwig Börnes Monographie der deutschen Postschnecke (1821)
	V Schiffbruch und Belehrung: Adelbert von Chamissos Tagebuch (1836)
	VI Eisenbahnen und Nationalstolz: Georg Weerths Skizzen aus dem sozialen und politischen Leben der Briten (1844)
	VII Seidenbau und Misstrauen: Theodor Fontanes Wanderungendurch die Mark Brandenburg (1863)
	VIII Erzählte ‚Comedy‘ und erlebte ‚Romance‘ als Strukturelementevon Reisebericht und Roman
	Literaturverzeichnis

	Frank Vorpahl: Das Wörlitzer Georg-Forster-Jahr 2018/2019 und die erste gesamtdeutsche Georg-Forster-Dauerausstellung in der UNESCO-Welterbestätte Wörlitz
	Georg Forster und Wörlitz-Dessau: „Dass Fürsten auch Menschensein können, wenn sie nur wollen …“
	Wörlitzer Gartenarchitektur unter Südsee-Einfluss
	Forster und Wörlitz in der Erinnerungskultur der DDR (1984 -1990)
	Das Wörlitzer Forster-Jahr 2018/19 und die erste gesamtdeutsche Georg-Forster-Dauerausstellung
	Literaturverzeichnis

	Katharina Zindel: Neue Literatur zu Georg Forster 2016-2018
	Verzeichnis der Mitarbeiter/innender Georg-Forster-Studien XXII
	Siglenverzeichnis
	Cover back



