
Georg-Forster-Studien XXI

Georg Forster: Postkolonialismus und Künste

Herausgegeben im Auftrag der Georg-Forster-Gesellschaft

X
X

I
 
–

 
G

e
o

r
g

 
F

o
r

s
t

e
r

:
 
P

o
s
t

k
o

l
o

n
i
a

l
i
s
m

u
s
 
u

n
d

 
K

ü
n

s
t

e

Die Georg-Forster-Studien XXI vereinigen Beiträge, die während der 

Tagung Forster in postkolonialer Perspektive (Kassel 2015) und im Rahmen der 

Kooperation mit der Internationalen Herder-Gesellschaft im Verlauf der 

Konferenz Herder und die Künste (Kassel 2016) vorgestellt wurden. Darüber 

hinaus enthalten sie einen bisher unbekannten Brief Therese Hubers und 

Georg Forsters an Georgine Heyne sowie aktuelle Rezensionen.

9 783737 605120

ISBN 978-3-7376-0512-0



 

 

Georg-Forster-Studien XXI 



Georg-Forster-Studien 

 

Herausgegeben im Auftrag 

der Georg-Forster-Gesellschaft 

 

von Stefan Greif und Michael Ewert 

unter Mitarbeit von Anna-Carina Meywirth, 

Katharina Zindel und Max Dorn 

 

Band 21 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ISSN 1439-9105 



Georg Forster:  

Postkolonialismus und Künste 
 

 

Herausgegeben von Stefan Greif und Michael Ewert 

unter Mitarbeit von Anna-Carina Meywirth,  

Katharina Zindel und Max Dorn 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

kassel
university

press  



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 

Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im  

Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar. 

 

 

Georg-Forster-Studien / hrsg. im Auftr. der Georg-Forster-Gesellschaft 

von Stefan Greif und Michael Ewert. – Umschlaggestaltung von Anna-Carina 

Meywirth. – Kassel: kassel university press. 

 

 

 

 
Bd. 21. – (2018) 

ISSN 1439-9105 

ISBN 978-3-7376-0512-0 (print) 

ISBN 978-3-7376-0513-7 (e-book) 

DOI: http://dx.medra.org/10.19211/KUP9783737605137 

URN: http://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:0002-405130 

 

 

 

 

 

 

 

 

© 2018 

 

kassel university press 

 

 

Diagonale 10, 34127 Kassel 

Druck: docupoint GmbH, Barleben 



Inhalt 

Stefan Greif 
Vorwort ..................................................................................................................... VII 

Georg Forster in postkolonialer Perspektive 

Agatha Frischmuth 
Geben, um zu nehmen. Die Gabe zwischen Humanismus und 
Kolonialismus in Reise um die Welt  ........................................................................ 3 

Christine Eickenboom 
Friedrich Gerstäcker und das koloniale Projekt:  
Zur Diskrepanz von Kritik und imperialem Gestus  
im Erwartungs- und Erfahrungshorizont  ........................................................ 25 

Frank Vorpahl 
Ulu im Umu: Von Forsters Brodbaum zu Global Breadfruit  ........................... 49 

Heiko Ullrich 
Der „Gesichtspunkt“ des Fremden?  
Die Kapkolonie in Forsters Reise um die Welt (1778/80) und Willebrands 
Geschichte eines Hottentotten (1773)  ..................................................................... 63 

Joanna Raisbeck 
„Und monarchie ist beßer als anarchie, und Aristokratie, und 
Kannaillearchie – den daß ists jezt“: Ein unbekannter Brief  
Therese Hubers und Georg Forsters an Georgine Heyne  ............................ 91 



Forster und Herder über die Künste 

Rotraut Fischer 
Die „täuschende Wahrheit der Kunst“ – Johann Gottfried Herder und 
Georg Forster im Kontext der Diskussion um das „Plastische Ideal“ ....... 107 

Rolf Selbmann 
Annäherungen: Gotik als deutsche Baukunst bei Herder,  
Goethe und Forster  .............................................................................................. 129 

Rezensionen 

Christine Eickenboom 
Christiane Weller: Das fremde Ich.  
Begegnungen im pazifisch-australischen Raum  .................................................. 147 

Heiko Ullrich 
Julian Drews, Ottmar Ette, Tobias Kraft, Barbara Schneider-Kempf u. Jutta 
Weber (Hrsg.): Forster – Humboldt – Chamisso. Weltreisende im 
Spannungsfeld der Kulturen  .................................................................................. 153 

 

Neue Literatur zu Georg Forster  ........................................................................... 159 

Mitarbeiter/innen der Georg-Forster-Studien XXI ............................................. 165 

Siglenverzeichnis  ..................................................................................................... 169 



Stefan Greif 

 

Vorwort 

 

 
Dass die Georg-Forster-Studien XXI mit einiger Verspätung und darüber 
hinaus als thematisch nicht einheitlicher Tagungsband erscheinen, ver-
dankt sich zwei Überlegungen der Herausgeber: So fand die 2015 in Kas-
sel organisierte Tagung Georg Forster in postkolonialer Perspektive in einem 
so unerwartet kleinen Rahmen statt, dass sich eine Publikation der fünf 
Vorträge aus Kostengründen verbot. Als sich dann die Kooperation der 
Georg-Forster-Gesellschaft mit der Internationalen Herder-Gesellschaft 
anbot und im Rahmen der Konferenz Herder und die Künste (Oktober 
2016) drei unserer Mitglieder ihre Vorträge in der Sektion Herder und 
Forster vorgestellt hatten, reifte der Plan, die Ergebnisse der Forster-
Tagung des Jahres 2015 und die ausgearbeiteten Aufsätze dieses gemein-
samen Kongresses in einem Band zu veröffentlichen und um Neuigkeiten 
aus der Forster-Forschung bzw. aktuelle Rezensionen zu ergänzen. Für 
die Leserinnen und Leser der Georg-Forster-Studien mag diese Entschei-
dung einen Bruch mit der gewohnten Konzeption der Forster-
Tagungsbände darstellen, wird aber hoffentlich durch die Lektüre span-
nender und gerade mit Blick auf die Bandbreite der hier versammelten 
Beiträge kompensiert. 



 



 

 

 

 

 

 

Georg Forster  
in postkolonialer Perspektive 



 



Agatha Frischmuth 

  

Geben, um zu nehmen. 

Die Gabe zwischen Humanismus 

und Kolonialismus in Reise um die Welt 

 

 
I Pragmatische Gaben 
 
Georg Forsters Reise um die Welt im Hinblick auf die Wichtigkeit der Gabe 
und des Schenkens zu lesen ist sinnfällig. Mit der Publikation des einfluss-
reichen Essai sur le don von Marcel Mauss in den frühen 1920er Jahren ist 
klar geworden, dass Praktiken des Gebens seit langem außerordentliches 
ethnographisches Interesse hervorgerufen haben – und der Reiseliterat 
Forster war selbst letztendlich nichts anderes als ein früher Vertreter 
dieses Fachs: „[B]oth ethnography and ethnology existed within the hu-
manistic disciplines of early modern Europe in the primary forms of tra-
vel writing“.1 Die Fokussierung des ethnographischen Blicks auf Gaben- 
und Tauschhandlungen ist sicher nicht willkürlich, sondern aufs Engste 
mit dem Eigeninteresse des Ethnographen verbunden. Dessen Plan und 
Aufgabe ist es, Einblick in die Lebensverhältnisse fremder Völker zu be-
kommen und diese zu dokumentieren, während auch er selbst per definiti-
onem diesem Volk als Fremder gegenübertritt. Aus der Lektüre früher 
Reise- und Entdeckerliteratur bis ins 18. Jahrhundert weiß man, dass 
Begegnungs-Momente mit (dem) Fremden immer potentiell gefährlich 
sind und dass ihr Ausgang über die zukünftige Beziehung der Parteien 
entscheidet. In den meisten Fällen kommt bei dieser Begegnung die Gabe 
als Kontaktmedium ins Spiel, die in Abwesenheit einer gemeinsamen 
Sprache die Fremden einander annähert, indem sie ein materielles Band 
etabliert. In den Besitz eines fremden Dings zu gelangen, was aus freien 
Stücken gegeben wurde und keinen Schaden angerichtet hat, sollte den 

                                                 
1  Rubiés 2002, 243. 



4   Agatha Frischmuth 

 

Fremden zumindest graduell etwas weniger fremd, im besten Fall sogar 
freundlich erscheinen lassen. Geschenke können auf diese Weise als Sym-
bole des Friedens und der Freundschaft funktionalisiert werden, wie es in 
der Reise häufig geschieht. So zum Beispiel bei den Annäherungsversu-
chen der Mannschaft an die scheuen Bewohner der Dusky Bay in Neusee-
land: „Um uns ihr Vertrauen und Zuneigung zu erwerben, legten wir 
ihnen einige Schaumünzen, Spiegel, Glas-Corallen und andre Kleinigkei-
ten in das Canot und giengen, ohne weitern Aufenthalt, wieder zu unserm 
Boot […]“ (AA II, 129). Der Anthropologe Marshall Sahlins bestätigt diese 
Wirkungsweise. Die Gabe, so Sahlins, sei eben „the primitive way of 
achieving the peace that in civil society is secured by the state“.2 Dabei 
handelt es sich wohl um eine derart universell scheinende Tatsache – 
immerhin hatte schon Thomas Hobbes im 17. Jahrhundert daraus das 
vierte seiner Naturgesetze abgeleitet: „That a man which receiveth Benefit 
from another of meer Grace, Endeavour that he which giveth it, have no reason-
able cause to repent him of his good will“.3 Auch Forster hält dies für eine 
Konstante des sozialen Friedens – „Gegenseitige Geschenke bestätigen 
gemeiniglich die neugeschloßne Freundschaft“ (AA II, 305) – und doku-
mentiert diese Friedensbekundungen in detaillierter Form. Insbesondere, 
wenn sie erfolgreich vonstattengehen, wie die erste Begegnung mit den 
eben erwähnten indigenen Neu-Seeländern: 

[…] Capitain Cook […] rief ihm freundlich zu und warf ihm sein und and-
rer Schnupftücher hin, die er jedoch nicht auflangen wollte. Der Capitain 
nahm also etliche Bogen weiß Papier in die Hand, stieg unbewaffnet auf 
dem Felsen aus und reichte dem Wilden das Papier zu. Der gute Kerl zit-
terte nunmehro sichtbarer Weise über und über, nahm aber endlich, wie-
wohl noch immer mit vielen deutlichen Merkmalen von Furcht, das Pa-
pier hin. Da er dem Capitain jetzt so nahe war, so ergrif ihn dieser bey der 
Hand und umarmete ihn, indem er des Wilden Nase mit der seinigen be-
rührte, welches ihre Art ist sich unter einander zu begrüßen. Dieses 
Freundschaftszeichen benahm ihm mit einemmale alle Furcht […]. (AA II, 
133) 

                                                 
2  Sahlins 1997, 84. 
3  Hobbes 1959, 78 (Teil 1, Kapitel 15).  



Die Gabe zwischen Humanismus und Kolonialismus in Reise um die Welt   5 

Obwohl die Überwindung der Angst letztlich durch eine Geste herbeige-
führt wird, die beiden bekannt ist, so ist doch die körperliche Nähe, die 
dafür notwendig war, durch die Übergabe von Papier zustande gekom-
men. Ein Gegenstand, der, wahrscheinlich ebenso wie das vormals er-
wähnte Schnupftuch, dem Neu-Seeländer nicht nur unbekannt gewesen 
sein muss, sondern von heller, vielleicht weißer Farbe und so europäi-
schen LeserInnen (nicht aber notwendig den Neu-Seeländern) als Zeichen 
des Friedens vertraut war. In dieser und anderen Beschreibungen etabliert 
Forster eine pragmatische Dimension der Gabe, die zudem den friedlichen 
Charakter der Expedition ausdrückt. Ihre Beschreibung in der Reise ist 
wichtig, aber nicht so zentral wie die humanistische Motivation des Ge-
bens, die er ausführlich in der Vorrede expliziert. Für die Betrachtung von 
Forsters Bericht aus postkolonialer Perspektive sind die Äußerungen zu 
den humanistischen Gaben aus der Vorrede von ausgewiesener Relevanz, 
sodass sie im folgenden Abschnitt in Gänze zitiert werden. Dort berichtet 
Forster von dem Tahitier O-Maï, der auf einer vorherigen Reise mit nach 
England gekommen war und nun zurückkehrte und dessen Interessen so 
wenig praktisch veranlagt seien, dass er seinem Volk nur Kuriositäten, 
jedoch keine nützlichen Gegenstände mitbringen würde – ein Mangel, der 
durch die Europäer selbst getilgt werden sollte: 

Sein Vaterland wird von den Engländern keinen Bürger zurücknehmen, 
dessen erweiterte Kenntniß, oder mitgebrachte brauchbare Geschenke, 
ihn zum Wohlthäter, vielleicht zum Gesetzgeber seines Volkes machen 
könnten. In Ermangelung dessen können wir uns jedoch einigermaßen 
damit trösten, daß das Schiff, auf welchem er zurück geschickt worden, 
den harmlosen Tahitiern ein Geschenk von Hornvieh bringen soll. Diese 
guten Leute müssen ohnfehlbar durch die Einführung von Ochsen und 
Schaafen auf ihrer fruchtbaren Insel, glücklicher werden ; ja durch viele 
auf einander folgende Umstände, kann dies Geschenk dereinst den Grund 
zu moralischen Verbesserungen geben. Aus diesem Gesichtspunkte ist 
unsre vorige Reise wichtig, und würde unsern Beschützern Ehre bringen, 
wenn sie auch kein anderes Verdienst hätte, denn daß wir Ziegen auf Ta-
hiti, Hunde auf den freundschaftlichen Inseln und Neuen Hebriden, und 
Schweine auf Neu-Seeland und Neu-Caledonien zurückgelassen haben. Es 
wäre gewiß sehr zu wünschen, daß dergleichen Entdeckungs-Reisen, mit 
so wohlthätigen und wahrhaft nützlichen Absichten noch ferner fortge-
setzt würden ; zumal da noch selbst in der Südsee viel zu thun ist : Allein 



6   Agatha Frischmuth 

 

wer weiß, ob Neid und Eigennutz nicht durchdringen, und die großmü-
thigen Unternehmungen eines Monarchen, der die Musen schützt, verei-
teln werden. – Eine einzige Bemerkung, die von großem Nutzen für die 
Nachwelt ist ; nur Ein Vorfall, der unsre Mitmenschen in jenem entfern-
ten Welttheil glücklich macht, vergilt warlich alle Mühseligkeiten der See-
fahrt, und schenkt den großen Lohn, das Bewußtseyn guter und edler 
Handlungen ! (AA II, 16f.) 

Die rahmende Textform der Vorrede enthält zumeist (oder behauptet dies 
zumindest), Schlüssel-Wissen für den Haupttext – und im Fall der Reise ist 
der ‚Zugang‘ zu den Hauptstücken ganz vom Medium der Gabe be-
stimmt.4 Das „Geschenk von Hornvieh“, welches im Weiteren stellvertre-
tend für die Gabe im Allgemeinen stehen soll, bildet demnach die Linse, 
durch die die Reisebeschreibung betrachtet werden soll. Dem Glas dieser 
Linse, um bei dieser Metapher zu bleiben, ist die Wohltätigkeit und Unei-
gennützigkeit der europäischen Akteure präzise eingeschliffen worden. 
Forster, der sich der notwendigerweise subjektiven Färbung seiner Be-
schreibung sehr wohl bewusst war, hat dennoch immer wieder betont, 
eine Erzählung „der genauesten historischen Wahrheit gemäß“ (AA II, 10) 
bewerkstelligt zu haben. Es ist evident, dass es sich dabei nicht um univer-
selle, sondern um epistemische Wahrheiten handelt, deren Bedeutung in 
ihrer Entstehungszeit mit der heutigen nicht deckungsgleich ist. Die von 
Forster angestrebte „vorurteilsfreie, undogmatische Herangehensweise“5 
an die von ihm verfassten Reiseberichte ist so im Gegenteil beladen mit 
historisch bedingten Vorurteilen. Die umfangreiche Forster-Forschung 
hat bereits vielfach gezeigt, dass diese Texte zeit-spezifische geschichts-
philosophische, wissenschaftstheoretische und liberalökonomische Vor-
stellungen äußern. Diese artikulieren sich unter anderem im Gabendis-
kurs der Reise, der, so will ich im Folgenden zeigen, in einer postkolonia-
len Perspektive von dem Diktum der wohltätigen Uneigennützigkeit ent-
koppelt wird und stattdessen eine koloniale Bedeutungsebene entfaltet. 
Die Gabe, anders gesagt, ist nicht nur Zeichen eines – sicherlich von Fors-
ter genuin verfolgten – zeitgenössischen Humanismus, sondern bezeich-
net gleichzeitig die koloniale Agenda Großbritanniens in der zweiten 
Hälfte des 18. Jahrhunderts. 

                                                 
4  Vgl. Wirth 2004, 607; vgl. Derrida 1994, 129. 
5  Hentschel 1992, 577. 



Die Gabe zwischen Humanismus und Kolonialismus in Reise um die Welt   7 

II ‚Humanistische‘ Gaben als koloniale Strategie 
 
In der Vorrede zur Reise um die Welt führt Forster an, dass die von ihnen 
besuchten Völker speziell durch das „Geschenk von Hornvieh“ Glück 
erlangen könnten und dass dadurch der „Grund zu moralischen Verbesse-
rungen“ in der Zukunft gegeben sei. Die Grundlage für diesen Glauben 
bildet die kulturgeschichtliche Vorstellung (namentlich der Moderne), alle 
Völker würden sich in ähnlichen Bahnen, aber mit unterschiedlichen Ge-
schwindigkeiten entwickeln. Hugh West spricht von der „standard eight-
eenth century reduction of the varieties of human culture to a single uni-
fied history of human development.“6 Forster folgt der – übrigens auch 
weitestgehend für den Orientalismus typischen – Meinung, die Kultur der 
‚Wilden‘ sei ein Bild aus der Vergangenheit, auf das er aus der Zukunft 
zurückblickt; wiederum eine typisch moderne Konzeption. Er selbst, so-
wie im Prinzip die ganze Mannschaft, sind Zeitreisende, die dieser ‚lang-
sameren‘ Kultur durch verschiedene Gaben die Werkzeuge an die Hand 
geben, um ihre ‚richtige‘ Entwicklung (im Sinne eines modern gedachten 
Fortschritts) zu garantieren. Die Annahme, die historische Position, aus 
der heraus er beobachten und sprechen kann, sei fortschrittlicher und 
damit auch besser, mündet logisch in dem Verantwortungsbewusstsein, 
anderen Völkern diesen Fortschritt ebenfalls zu ermöglichen. Die Vorrede 
äußert dieses Bewusstsein in der Aussage, es sei wünschenswert, diese 
‚nützlichen Absichten‘ fortzuführen, da auch in der Südsee noch ‚viel zu 
thun‘ ist. Der Lohn für dieses ‚Thun‘, das wird mehrmals betont, ist rein 
wissenschaftlich und damit im Gegensatz zum ‚Hornvieh‘ rein ideell. In 
Anbetracht dieses Gegensatzes und der großen ‚Mühseligkeiten der See-
fahrt‘ wird die Uneigennützigkeit des Gebens, ‚das Bewußtseyn guter und 
edler Handlungen‘, exponiert.  
Diese Hervorhebung spiegelt eine zentrale Beobachtung Bronisław Mali-
nowskis, dessen ethnographische Erkenntnisse über die melanesische 
Gaben-Zeremonie des Kula eine wichtige Grundlage für Mauss’ Essai 
darstellen. Im Kula reisen Gruppen von Männern zu benachbarten Inseln 
und verschenken Halsketten und Armreifen (vaygu’a) an vorher bestimm-

                                                 
6  West 1989, 151. 



8   Agatha Frischmuth 

 

te Kula-Partner.7 Als Empfänger ist es unerlässlich, beim Vollzug der 
Übergabe kein Interesse an den vaygu’a-Schmuckstücken zu zeigen: 
„Gleichgültigkeit beim Geben und Nehmen ist die korrekte Haltung, die 
von den guten Sitten verlangt wird.“8 Und weiter: „In allen zeremoniellen 
Formen von Geben und Nehmen wird es für würdelos und gegen alle 
Etikette verstoßend angesehen, wenn der Empfänger irgendein Interesse 
an der Gabe oder Ungeduld bei der Annahme zeigt.“9 In Wirklichkeit aber 
stehen weder der Gebende noch der Empfänger der Zeremonie tatsäch-
lich gleichgültig gegenüber. Im Gegenteil: Die Gabe kann ihrem Besitzer 
mitunter beträchtliches Ansehen einbringen (denn jedes vaygu’a hat eine 
eigene Geschichte und ist umso begehrenswerter, desto älter, größer und 
berühmter es ist).10 Außerdem muss die Gabe zu einem späteren Zeitpunkt 
angemessen erwidert werden, da man sonst das vorher gewonnene Anse-
hen einzubüßen droht. Daraus ergibt sich die etwas kuriose Verflechtung, 
dass in Melanesien zwar vaygu’a-Reichtum das äußere Zeichen gesell-
schaftlicher Macht ist, aber Gier im Nehmen und Geiz im Geben diese 
Macht annullieren würden. Im Kula ist Machtgewinn nur durch Großzü-
gigkeit möglich, auch wenn diese nur scheinbar ist. Mauss beschreibt die-
sen Widerspruch als Ausgangspunkt seines Essai. Die scheinheilige Geste, 
die die Übergabe begleitet, nennt er „Fiktion, Formalismus und soziale 
Lüge“, da es „im Grunde um Zwang und wirtschaftliche Interessen geht.“11 
Fiktion heißt: Wenn die Gabe nur der Auftakt zum Tausch, und damit 
ökonomisch wird, hat sie sich nicht als solche ereignet. Derrida zufolge ist 
diese Annullierung der Gabe Teil ihres paradoxen Schicksals. Die Gabe 
würde eigentlich immer in solch einen ökonomischen Kreislauf hinein 
kollabieren, da prinzipiell schon der Dank des Empfängers ausreichen 
würde, um die Gabe zu erwidern.12 Doch der zentrale Aspekt dieser An-
nullierung ist die Funktionalisierung der Gabe – sobald man damit rechnet, 
was sie bewirken kann oder wird, ist sie Teil einer Ökonomie und damit 
eigennützig.  

                                                 
7  Vgl. Malinowski 2007, 115. 
8  Ebd., 329. 
9  Ebd., 331. 
10  Vgl. ebd., 127. 
11  Mauss 1990, 18. 
12  Vgl. Derrida 1993, 40-45. 



Die Gabe zwischen Humanismus und Kolonialismus in Reise um die Welt   9 

Diese ethnologischen und philosophischen Ausführungen beschreiben, 
wie Michel Serres zutreffend bemerkte,13 das Verhalten des Europäers 
ebenso wie das der Melanesen oder jedes anderen ‚Wilden‘. Bei der wis-
senschaftlich motivierten Reise fragt sich, ob nicht die betonte Uneigen-
nützigkeit ebenfalls Teil einer Inszenierung ist, die das wirtschaftliche 
Interesse der Reise verstecken und so moralisches Kapitel absichern soll. 
Im Hinblick auf diese These ist es besonders erwähnenswert, dass der 
Topos des Gebens und Schenkens immer zentral im politischen Diskurs 
großer Kolonialmächte vertreten war, wie in der folgenden Rede Lord 
Curzons, dem Vizekönig von Indien, von 1905 deutlich wird: 

[Der Zweck des Empires] besteht darin, für das Recht zu kämpfen, das 
Unfertige, Ungerechte oder Böse zu verabscheuen, […] um zu fühlen, daß 
Sie irgendwo unter jenen Millionen ein bißchen Gerechtigkeit oder Glück 
oder Wohlstand hinterlassen haben, einen Sinn für Männlichkeit und mo-
ralische Würde, einen aufblühenden Patriotismus, eine Morgenröte intel-
lektueller Aufklärung […]. Das genügt. Darin besteht die Rechtfertigung 
des Engländers in Indien.14  

Die Parallelen zwischen diesem Passus und der eingangs zitierten Vorrede 
Forsters sind bemerkenswert. Beide markieren „Glück“ und „moralische“ 
Verbesserungen/Würde als alleinstehende Ziele, wobei die Betonung 
Forsters – „Ein Vorfall“ – in der prägnanten Formel Curzons – „Das ge-
nügt.“ – wiederholt wird. Ganz abgesehen davon, dass Curzon vom „Un-
fertigen“ spricht und dabei die teleologische Kulturgeschichtsauffassung 
Forsters aufzugreifen scheint. Hierin steckt das übliche Argument, die 
koloniale Expansion habe den ‚Urvölkern‘ die ‚Zivilisation‘ geschenkt (die 
überhaupt nur vom Westen geschenkt werden kann), wofür es sich ledig-
lich mit dem Wissen belohne, dass es so Glück spenden konnte. Immanuel 
Wallerstein bemerkte hierzu, dass „die gesellschaftliche Realität der tat-
sächlichen Geschehnisse weniger rühmlich [war] als das Bild, das uns die 
intellektuellen Rechtfertigungen geliefert haben.“15 „Wie stark auch im-
mer diese Argumente als moralischer Ansporn auf jene gewirkt haben 
mögen, welche die Eroberungen durchführten,“ schreibt er weiter, „so ist 

                                                 
13  Zit. n. ebd., 149. 
14  Zit. n. Wallerstein 2010, 21. 
15  Ebd., 11. 



10   Agatha Frischmuth 

 

doch klar, daß sie durch den unmittelbaren materiellen Nutzen, den die 
Eroberungen den Eroberern einbrachten, besonders an Gewicht gewan-
nen.“16 Mit dem Wissen um die umfangreiche Kolonialgeschichte Groß-
britanniens ist es naheliegend, die Reise als Teil dieser Geschichte zu be-
trachten, auch wenn Forster selbst Kolonialisierung nicht gebilligt hat 
(vgl. u.a. GFS XV, 109-119). Da der koloniale Diskurs seit langem durch 
die ‚Gabe der Zivilisation‘ legitimiert worden ist, weisen auch in der Reise 
vornehmlich die Erzählungen vom Schenken auf die koloniale Agenda 
Englands hin. 
 
III Elemente des Eigennutzes 
 
Für den Eigennutz der europäischen Gabe findet sich schon in der politi-
schen und ökonomischen Situation Englands in den 1770ern ein schla-
gendes Argument. Gerade im 18. Jahrhundert sei die Beschreibung einer 
vermeintlich wissenschaftlichen Entdeckungsreise, so Mary Louise Pratt, 
ebenso Teil einer „territorial surveillance, appropriation of resources and 
administrative control“17 gewesen. In der Einleitung erwähnt Forster 
mehrmals das „feste Land im Süd-Meer“ (AA II, 25), das James Cook bei 
der ersten Weltumsegelung ‚entdeckt‘ hatte – spricht allerdings nicht da-
von, dass es dabei zur Aneignung gekommen wäre. Denn Cook nahm 
bereits 1770, auf der ersten Reise mit der Endeavour, große Territorien 
dieses „Süd-Meers“ für die britische Krone in Besitz: „As the emissary of 
King George III, Cook did not hesitate to claim the territory he charted 
and named as the property of the British Crown, including Tahiti, the 
north and south islands of New Zealand, and the land mass he called New 
South Wales […].“18 Es ist naheliegend, dass sich der Wert der Reise nicht 
in der Verbreitung der europäischen Aufklärung erschöpfen konnte. Ge-
rade in Anbetracht der amerikanischen Unabhängigkeitsbestrebungen 
(die in den frühen 1770er Jahren enorm zunahmen, um 1775 im Ausbruch 
des Revolutionskrieges zu gipfeln,) musste Großbritannien sich kolonial 
umorientieren und eine neue Quelle für die Aufrechterhaltung seines 
Reichtums gewinnen. Die Interessen der britischen Krone waren vielfäl-

                                                 
16  Ebd., 15. 
17  Pratt 1992, 39. 
18  Brittan 2007, 72. 



Die Gabe zwischen Humanismus und Kolonialismus in Reise um die Welt   11 

tig, beinhalteten aber vor allem a) die Aneignung von Land, das besiedelt 
werden konnte, b) die Gründung einer neuen Strafkolonie, nachdem das 
Verschiffen von Sträflingen nach Amerika durch die Unabhängigkeitsbe-
strebungen der Revolution unmöglich geworden war, und c) die Sicher-
stellung wertvoller regionaler Ressourcen wie Holz, Flachs und Walöl.19 
So erklärt sich auch der von Forster nebenbei bemerkte Umstand, dieser 
„günstige […] Himmelsstrich“ müsse ein „wichtiger Gegenstand der euro-
päischen Politik seyn“ (AA II, 25). Ein weiterer, ökonomisch zwar zu ver-
nachlässigender, aber symbolisch bedeutsamer Effekt der Reise war die 
Möglichkeit der Schaffung einer ‚Kuriositätensammlung‘: Die von den 
Einheimischen ertauschten Gegenstände (Handarbeiten, Waffen, Kleidung 
usw.) wurden in London gesammelt und der Öffentlichkeit museal zu-
gänglich gemacht. Dadurch dienten sie den „Zwecken der ‚Bildungsma-
schinerie‘“ und „des Amüsements“ (GFS XI 1, 319), die wiederum lokal 
(d.i. im heimischen Europa) finanziellen Gewinn erzeugt haben. Betrach-
tet man, ganz abgesehen von diesen konkreten ökonomischen Hinter-
gründen, den historischen Kontext ebenso wie die textimmanente Kon-
struktion des Gabendiskurses der Reise, so fallen weiterhin zwei Elemente 
auf, die den Eigennutz der Gabe suggerieren und die im Folgenden aufge-
zeigt werden sollen: Einerseits die vielen Zeichen der Aneignung, die mit ihr 
einhergehen, und andererseits der explizite Plan, die indigenen Völker zu 
disziplinieren. 
 
1) Zeichen der Aneignung 

Der Kontext der Weltreise, in der Forsters Bericht verankert ist, ist nicht 
von kolonialen Interessen zu lösen, auch wenn es natürlich im Pazifik 
nicht zu der gleichen Kolonienbildung wie in Amerika gekommen ist. 
Forsters Bericht enthält keine ganz eindeutigen Zeichen einer Aneignung 
der besuchten Inseln nach englischem Recht. Patricia Seed zufolge sind 
die zwei wichtigsten Zeichen englischer Inbesitznahme fremder Länder 
im 16. und 17. Jahrhundert einerseits die Errichtung von Häusern und 
Zäunen („a fixed (not movable) dwelling place“), und andererseits land-
wirtschaftliche Tätigkeit („agricultural activity“), einschließlich dem Anle-
gen kleiner Gartenanlagen – und die zweite Reise Cooks entbehrt das eine 

                                                 
19  Vgl. ebd., 73. 



12   Agatha Frischmuth 

 

wie das andere.20 Doch folgt man der Argumentation Seeds, enthält u.a. 
das Geschenk der Nutztiere einen Verweis auf die koloniale Tradition der 
‚agrikulturellen Aneignung‘. Sie schreibt: 

In the course of exploring the South Pacific, Captain James Cook was or-
dered to take possession of islands he discovered. British Admiralty offi-
cials, however, seemed to have difficulty telling Cook just exactly what to 
do. On his first voyage they ordered him to take possession ,by setting up 
Proper Marks and Inscriptions, as first discoverors and possesors.‘ In 
1772 they added that he was also ,to distribute among the Inhabitants, 
some of the Medals with which you have been furnished to remin [sic] as 
Traces of your having been there.‘ […] And for Cook’s final voyage on July 
6, 1776, he was commanded also ,to distribute among the Inhabitants such 
Things as will remain as Traces and Testimonies of your having been there.‘ 
[…] While Cook undertook these actions, as requested, on his own initia-
tive he also planted gardens and released a pair of domestic animals on the is-
lands that he had reached. And it was subsequently these actions that Eng-
lishmen most frequently understood as indications that Cook had established 
English dominion over much of the South Pacific.21 

Seed führt zuvor ausgehend vom Buch Genesis (1,28) aus, dass im früh-
neuzeitlichen England der Besitz von Land mit seiner Bestellung ver-
knüpft war.22 Analog hierzu sollen die von Forster erwähnten Ochsen, 
Schafe, und Ziegen (s.o., AA II, 17) gerade durch ihren landwirtschaftli-
chen Nutzen glückbringend für die Inselbewohner sein. Diese Tiere ver-
weisen, auch wenn sie nicht von den Europäern selbst genutzt werden 
sollen, auf eine dieser praktischen Ebene übergeordnete Aneignung. In 
Verbindung mit der Bepflanzung eines Gartens auf der dritten Reise, so 
Seed, sei Cooks Aufenthalt im Südpazifik als Inbesitznahme verstanden 
worden – auch wenn Forster dies nicht offiziell dokumentierte. Was er 
allerdings formuliert, ist die Hoffnung, dass die Vermehrung der mitge-
brachten Tiere die besuchten Inseln auch zu „einem treflichen Erfri-
schungsplatz für künftige Seefahrer“ (AA III, 340) machen würde, nicht 
nur für die Bewohner derselben allein. Überspitzt gesagt bedeutet das 
„Geschenk von Hornvieh“ also eine recht müßige Form der ‚agrikulturel-

                                                 
20  Seed 1995, 18, 31. Zum Thema engl. Aneignungszeremonien vgl. 16-40. 
21  Ebd., 35f.; Herv. d. Verf. 
22  Vgl. ebd., 32f. 



Die Gabe zwischen Humanismus und Kolonialismus in Reise um die Welt   13 

len Aneignung‘ – eine nämlich, die den Ertrag ernten will, ohne sich mit 
dem Bestellen abzumühen. 
Der zweite Aspekt dieser Inbesitznahme stellt das Hinterlassen einer 
sichtbaren und dauerhaften Spur dar, die den Aufenthalt Cooks materiell 
bezeugen sollte – „to distribute among the Inhabitants such Things as will 
remain as Traces and Testimonies of your having been there“. Die Gegen-
stände, mit denen die Reisenden Handel treiben – Nägel, Beile, Tücher, 
Glasperlen (Corallen) – sind hierfür nicht geeignet, sodass man Cook zu 
diesem Zweck „etliche Hundert verguldete Schaumünzen [gab], mit dem 
Brustbilde des Königs, ausgeprägt, um zum Denkmal der Reise unter die 
Wilden vertheilt zu werden“ (AA II, 28). Diese Schaumünzen, wie bereits 
im ersten hier angeführten Zitat aus der Reise deutlich wird (s.o. AA II, 
129), bestimmen zum Teil schon die Momente des ersten Kontakts, in 
dem die Gaben den Frieden herstellen sollen. Neben den Schaumünzen 
führt Cook außerdem Kupferplatten mit sich, auf denen die Erinnerung 
seines Besuchs schriftlich fixiert ist, und die er ausschließlich den Einge-
borenenhäuptlingen zum Geschenke macht: 

Des folgenden Morgens verfügten sich die Capitains, bey anbrechendem 
Tage, abermals nach Orih’s Hause und gaben ihm die zinnerne Platte wie-
der, auf welcher die Anzeige von der ersten Entdeckung dieser Insel ein-
gegraben war; ferner stellten sie ihm noch eine kleine kupferne Platte zu, 
mit der Inschrift: His Britannick Majesty’s ships Resolution and Adventure. 
September. 1773.1 [1d. i. Sr. Grosbrittannischen Majestät Schiffe Resolution 
und Adventure. September 1773.] und schenkten ihm zugleich eine Anzahl 
Medaillen, mit dem Bedeuten, daß er alles dieses den Fremden vorzeigen 
mögte, die etwa nach uns hierher kommen dürften. (AA II, 314) 

Der semiotische Unterschied zwischen den Schaumünzen und Kupfer-
platten ist markant: Erste repräsentieren die englische Krone ikonogra-
phisch, d.h. durch Ähnlichkeit (Brustbild des Königs), letzte repräsentieren 
sie durch Schrift (Gravur). Foucault zufolge bezeichnen diese beiden Re-
präsentationsmethoden zwei verschiedene Episteme, von denen die erste, 
dem klassischen Zeitalter zugehörend, die ältere ist, während die zweite, 
ihr nachfolgend, im 18. Jahrhundert beginnt und der Moderne angehört.23 
Passend zu Forsters Auffassung der kulturgeschichtlichen Differenz der 

                                                 
23  Vgl. Foucault 1999, 83f. 



14   Agatha Frischmuth 

 

Völker richtet sich die ältere Art der Repräsentation – die Schaumünzen – 
an die indigenen Völker (von ihnen gibt es „etliche Hundert“), die ‚fortge-
schrittenere‘ Art der Repräsentation durch Schrift – die gravierte Kupfer-
platte – an andere Europäer (von ihnen gibt es wahrscheinlich nur weni-
ge, da sie selten erwähnt werden). 
Beide Arten des repräsentativen Geschenks sind, ebenso wie das „Horn-
vieh“, zukunftsorientiert, d.h. sie sollen später einmal einen sehr konkre-
ten Zweck erfüllen, der allerdings keineswegs im Glück der Eingeborenen 
besteht, sondern mit der imperialen Funktionsweise Großbritanniens 
verschränkt ist. Diese Gaben können nur insoweit als uneigennützig ver-
standen werden, wie der Aspekt des sich entwickelnden kolonialen Rei-
ches ausgeklammert wird. Tatsächlich sind sie aber Elemente einer kolo-
nialen Ökonomie: Das Aussetzen von Schweinen, Ochsen, Schafen und 
Ziegen ist faktisch eine Investition seitens der Europäer, deren Zinsen als 
zukünftiger kolonialer Gewinn eingefahren werden soll. Diese Rechnung 
mit den Gaben der Europäer bedeutet, in Derridas Worten, „Antizipation“ 
und „Protention“ (im Verweis auf Husserls Phänomenologie), die „stets 
einen Prozeß in sich [schließen], der die Gabe zerstört“.24 Die Kupferplat-
ten dienen als Beweis der ‚ersten Entdeckung‘, die zwar nicht nach engli-
schem, wohl aber nach portugiesischem Recht vormals die Inbesitznahme 
einer Landmasse legitimierte.25 In Anbetracht der Streitigkeiten, zu denen 
es im 16. und 17. Jahrhundert zwischen den europäischen Königshäusern 
um die amerikanischen Kolonien häufig gekommen war, ist es nicht un-
wahrscheinlich, dass diese Zinn- und Kupferplatten die Aneignungs-
Traditionen anderer Kolonialmächte aufgreifen, um die Eigentums-
Verhältnisse des besuchten Landes vor einer möglichen Konfrontation 
klarzustellen. 
Neben den Tieren auf der einen Seite und den geprägten Metallen auf der 
anderen gibt es noch eine dritte Gabe, die einen sprachlichen und kultu-
rellen Assimilierungs- bzw. Aneignungsprozess bezeichnet, wie im fol-
genden Abschnitt über den zweiten Besuch in Tahiti zu erkennen ist: 

Capitain Cook, mein Vater und einige Offiziere waren nach O-Parre ge-
wesen, um O-Tuh zu besuchen. Bey dieser Gelegenheit hatte man sie an 

                                                 
24  Derrida 1993, 25. 
25  Vgl. Buschmann 2007, 299; vgl. Seed 1995, 9. 



Die Gabe zwischen Humanismus und Kolonialismus in Reise um die Welt   15 

einen Ort hingeführt, wo eben ein Krieges-Canot gebauet ward, welches 
der König O-Tahiti nennen wollte. Capitain Cook aber, der dem Fahrzeuge 
lieber den Namen Brittannia beyzulegen wünschte, schenkte dem Könige 
in dieser Absicht eine kleine englische Flagge, einen kleinen Anker und 
das dazugehörende Tau. Da nun Se. Majestät zu der Veränderung des 
Namens sogleich ihre Einwilligung gaben ; so ward die Flagge aufgesetzt 
und das Volk bezeugte nach Art unserer Matrosen, durch ein dreymaliges 
Freudengeschrey, sein Wohlgefallen darüber. (AA III, 71) 

Auch hier wird deutlich, dass der Übergang des Eigenen ins Fremde – wie 
eingangs als friedensstiftende Funktion der Gabe beschrieben – nicht 
etwa, wie in der Vorrede angedeutet, eine Verbesserung der Lebensum-
stände der Anderen bewirken soll, sondern symbolisch die Präsenz und 
Dominanz der britischen Krone etabliert. Diese Geste evoziert einen be-
zeichnenden Abschnitt aus Kolumbus’ Schiffstagebuch von 1492, in dem 
er beschreibt, der ‚König‘ der Insel Tortuga habe ihm nach der Übergabe 
vieler Geschenke (von Seiten Kolumbus) zu verstehen gegeben, dass „die 
ganze Insel“ zu seiner „Verfügung“ stünde, woraufhin Kolumbus ihm „ei-
nen Goldexzellenten, auf dem das Bildnis Eurer Hoheiten eingraviert ist“, 
und „die königliche Flagge“ zeigte.26 Greenblatt schreibt hierzu, Kolum-
bus male sich „und seinen Lesern, allen voran dem König und der Königin 
von Spanien – eine Szene legitimer Aneignung aus“, die durch die „Über-
gabe von Geschenken und die Vorführung von Repräsentationen“ ermög-
licht wird: „das in eine Goldmünze geprägte Bildnis des Königs, die könig-
lichen Banner“.27 Diese Idee der Aneignung geht nur auf, wenn man die 
Fiktion der Gabe auflöst und erkennt, dass es sich dabei um Tauschware 
handelt, mit der man sich ein wie auch immer geartetes Anrecht auf das 
Eigentum der Eigeborenen ‚kauft‘ – was sich beispielsweise in dem Recht 
der Bootsbenennung expliziert. Die symbolischen Gaben der Reise (wie die 
o.g. Schaumünzen sowie die Kupferplatten und die englische Flagge) sind 
nicht uneigennützig, sondern ökonomisch. Im Falle der Tiere und Kup-
ferplatten fungieren sie als Anlagen für die Zukunft, wohingegen Anker 
und Flagge – obwohl sie wahrscheinlich Ausdruck einer ähnlichen Strate-
gie sind – zur Bestechung verschenkt werden. Das Ziel der Bestechung, 

                                                 
26  Columbus 1980, 98. 
27  Greenblatt 1994, 27.  



16   Agatha Frischmuth 

 

oder Disziplinierung, ist so auch im restlichen Gabendiskurs der Reise klar 
geschildert. 
 
2) Disziplinierung 

In der Reise um die Welt werden der lebensnotwendige Tauschhandel und 
die großzügige Gabe als separate, parallele Phänomene behandelt, die aber 
durchaus zur gleichen Zeit auftreten. Immer wieder berichtet Forster von 
solchen Zusammenfällen, zum Beispiel: „Wir kauften ihnen Fische ab und 
machten ihnen auch einige Geschenke.“ (AA II, 181) Auch wenn diese 
Prozesse konzeptuell genau voneinander unterschieden sind, so ist ihr 
gemeinsames Auftreten kein Zufall. Vielmehr stellen diese Geschenke 
Belohnungen für den korrekten, gerechten Ablauf des Tauschgeschäfts 
dar, wie sich auch bei einer Auseinandersetzung mit den Einheimischen 
auf den Neuen Hebriden abzeichnet. Da der Tausch mit den Einheimi-
schen dort durch Diebstahl und Gewalt gestört wird, kommt die Gabe 
zum Einsatz, um das Verhalten der Anderen exemplarisch zu kultivieren: 

Ein paar Minuten nachher kam ein kleiner alter Mann, mit einem Canot 
voll Zuckerrohr, Cocosnüssen und Yamwurzeln, ganz allein an das Schiff. 
Schon gestern Nachmittag hatte er sich Mühe gegeben, zwischen uns und 
den seinigen, Frieden zu erhalten, und seine freundliche, treuherzige Mie-
ne ließ uns hoffen, daß er auch jetzt wieder in einer so löblichen Absicht 
kommen müße. In dieser Überzeugung schenkte ihm Capitain Cook einen 
vollständigen Anzug vom besten rothen Tahitischen Zeuge, worüber der 
Alte ungemein vergnügt zu seyn schien. Gleich seinen übrigen Landsleu-
ten, die niemals ohne Waffen gehen, hatte auch dieser zwo große Keulen 
bey sich. Capitain Cook, der sich in einem unsrer Boote befand, ergriff die-
se Keulen, warf sie in die See, und gab dem Alten zu verstehen, daß alle In-
sulaner ihre Waffen von sich legen sollten. Mit diesem Anbringen ruderte 
der ehrliche Greiß, ohne sich über den Verlust seiner Keulen zu beklagen, 
ans Ufer zurück […]. (AA III, 210) 

Die hier beschriebene Übergabe ist, wie viele andere in der Reise, statt das 
Versprechen der Uneigennützigkeit zu erfüllen, nicht nur einfach, son-
dern sogar doppelt motiviert. Zum einen wird der Mann für seinen Wil-
len, zu handeln, belohnt. Zum anderen scheint sich Cook durch dieses 
Geschenk das Recht zu ‚erkaufen‘, den Mann im Gegenzug seiner Waffen 
zu entledigen, um eine Aufforderung für friedliches Verhalten inszenato-



Die Gabe zwischen Humanismus und Kolonialismus in Reise um die Welt   17 

risch zu realisieren. Dabei handelt es sich um einen Eingriff in das Eigen-
tum dieses Mannes, den die Reisenden selbst sicher nicht dulden würden, 
entstammen sie doch „einer Gesellschaft, innerhalb der Eigentumsrechte 
zunächst als sakrosankt galten.“ (GFS XI 1, 307) Das Ziel dieser durch die 
Gabe legitimierten Transgression ist auch die Konditionierung ihres 
Tauschverhaltens, was für Forster aus der Perspektive der Kulturentwick-
lung von großem Wert ist. Im Handel „ehrlich zu Werke“ (AA II, 304) zu 
gehen ist für Forster von besonderer Bedeutung, nicht nur für den Über-
lebenskampf der Crew, sondern auch als Voraussetzung für den zivilisa-
torischen Aufstieg der ‚Wilden‘ (GFS XI 1, 161). Nachweislich beeinflusst 
von den Theorien Adam Smiths und John Lockes vertritt er die Auffas-
sung, Handel führe zu einer allgemeinen Verbesserung der Lebensbedin-
gungen und sei damit ein glückbringendes Unterfangen. Die Neigung 
zum Handel bei ‚Wilden‘ verdient demnach Wert-, ihre Abwesenheit aber 
Abschätzung. So schreibt Forster beispielsweise über die Menschen auf 
Oster-Eyland: „Ihr Mangel an Kleidung und ihre Begierde nach unsern 
Waaren, ohne daß sie uns dafür wieder etwas angeboten hätten, waren 
zusammengenommen, hinreichende Merkmale ihrer Armseligkeit“ (AA II, 
439).  
In der Reise verschränken sich so zwei verschiedene Wertschätzungen der 
Handelsfähigkeit – einmal Forsters Ideologie, die darin einen höheren 
Entwicklungsstand der Insulaner erkennt, und andererseits die Erfolgs-
wahrscheinlichkeit der Interaktion zwischen Eingeborenen und Reisen-
den. Letztere profitieren davon nicht nur durch die Sicherung ihrer Nah-
rungsversorgung, sondern ebenfalls durch den Aufbau langanhaltender 
ökonomischer Strukturen, die beim nächsten Besuch der Europäer nicht 
erst von neuem ‚kultiviert‘ werden müssen.  
Die Gaben der Europäer sind also an bestimmte Handlungserwartungen 
geknüpft: Die Eingeborenen sollen ehrlich tauschen und friedlich sein, 
aber sie sollen auch selbst schenken. So „belohnen“ Forster und andere 
einen Mann, der sich so „uneigennützig und wahrhaft gastfrey“ wie kein 
anderer gezeigt hatte, indem sie ihm „das beste“ schenkten, was sie bei 
sich hatten (AA II, 236f.). Allerdings manifestiert sich im Text der Reise 
auch ein Zweifel daran, dass die Anderen (‚Wilden‘) tatsächlich eine ange-
messene ‚Gegen-Gabe‘ machen können. Es ist eine Ironie dieser Gaben-
Strategie, dass Forster, bei all seiner Betonung der Uneigennützigkeit des 



18   Agatha Frischmuth 

 

Reiseunternehmens, noch die Einseitigkeit der Gaben-Transaktionen un-
terstreicht und dies als moralische Überlegenheit der Europäer stilisiert. 
Während des zweiten Tahiti-Aufenthalts kommt diese Auffassung in be-
sonders brisanter Form zum Ausdruck, indem sie nämlich dem tahiti-
schen König (?) Tohah in den Mund gelegt wird: 

Am folgenden Morgen ward ein Tahitier, der bey den Zelten ein Wasser-
faß stehlen wollen, ertapt und gefangen gesetzt. O-Tuh und Tohah die et-
was früh an Bord kamen, und hörten, was vorgegangen war, begleiteten 
den Capitain Cook ans Land, um die Bestrafung des Diebes mit anzusehn. 
Er ward an einen Pfahl gebunden und bekam mit ihrer Genehmigung vier 
und zwanzig tüchtige Hiebe. Diese Execution jagte den häufig dabey ver-
sammelten Indianern ein solches Schrecken ein, daß sie anfiengen davon 
zu laufen. Tohah aber rief sie zurück und zeigte ihnen in einer Anrede, die 
4 bis 5 Minuten dauerte, daß unsere Bestrafung des Diebstahls billig und 
nothwendig sey. Er stellte ihnen vor, daß wir bey aller unsrer Macht we-
der stöhlen, noch Gewalt brauchten ; daß wir vielmehr alles und jedes ehr-
lich bezahlten und oft Geschenke machten, wo wir nichts dagegen erwar-
ten dürften ; daß wir uns endlich überall als ihre besten Freunde bezeugt 
hätten, und Freunde zu bestehlen sey schändlich und verdiene gestraft zu 
werden. (AA III, 63) 

Es ist nicht unwahrscheinlich, dass diese Rede Tohas fingiert wurde, da 
mehrere Umstände darauf hin deuten, dass hier mehr Forsters Position als 
die des Tahitiers zum Ausdruck kommt. Eva-Maria Siegel weist auf zwei 
wesentliche Punkte hin: Zum ersten seien europäische Begrifflichkeiten 
wie Eigentum und Diebstahl nicht in gleicher Ausprägung bei nicht-
europäischen Gesellschaften vorauszusetzen. Tony Horwitz’ Cook-Studie 
Blue Latitudes aufgreifend führt sie aus: die „tahitinische [sic] Sprache 
nämlich macht kaum einen Unterschied zwischen „geben“ und „leihen“. 
So spiegelt das Wort heroa differente Vorstellungen von Eigentum, denn 
es bedeutet soviel wie „Vielleicht gebe ich es dir zurück, vielleicht auch 
nicht.“ (GFS XI 1, 307) Man kann nicht ausschließen, dass der tahitiani-
sche Redner Tohah, wiewohl die Eigentumsvorstellungen seiner Kultur 
von denen der Reisenden sich unterschieden haben mögen, die europäi-
sche Auffassung verstanden, akzeptiert und an seine Mitmenschen kom-
muniziert hat. Doch es bleibt zu bezweifeln, ob Forsters sprachliche 
Kompetenzen zum Erkennen dieses vermeintlichen Verständnisses ausge-



Die Gabe zwischen Humanismus und Kolonialismus in Reise um die Welt   19 

reicht haben, wie Siegel zweitens anführt. Sie zitiert hierzu eine schlagen-
de Stelle aus Forsters Cook, der Entdecker, in der es heißt: „[W]enigstens 
sind alle Nachrichten, die man aus dem Munde der Eingebohrnen erfährt, 
bey der Unvollkommenheit unserer Sprachkenntniß, mehr oder weniger 
schwankend und unzuverlässig“ (AA V, 259). Neben diesem Eingeständ-
nis, aus der die Möglichkeit zu lesen ist, dass Forster den Inhalt von Tohas 
Rede mit seinen eigenen Gedanken supplementiert haben könnte, scheint 
die folgende Stelle von noch größerer Bedeutung zu sein:  

Der Europäer, dem seine Waffen eine entschiedene Überlegenheit geben, 
kann überdies nicht eigentlich von dem Schwächern beleidigt werden, 
dessen Unwissenheit er schonen, und dessen Tapferkeit er ehren muß. 
Cook vermied daher sorgfältig jede Gelegenheit zum Streite, und suchte 
das Vertrauen der Eingebohrnen zu rechter Zeit durch Geschenke und 
Freundschaftsbezeigungen zu gewinnen. Von einer andern Seite hingegen 
litt er es nie, daß man ihm und seinen Leuten ungestraft die allgemein er-
kannten, und selbst dem Wilden heiligen, Rechte des Eigenthums gewalt-
thätig kränkte. (Ebd., 261) 

Die Charakterisierung Cooks, als Stellvertreter für den Europäer im All-
gemeinen, in ihren drei Hauptelementen – 1. seine Überlegenheit, 2. seine 
im Geben und Schenken sich äußernde Güte und 3. die Bereitschaft zum 
Strafen von Missachtungen vermeintlich universaler Eigentumsverhält-
nisse – ist der Rede Tohas so ähnlich, dass man es für ein Echo Forsters 
(europäischer) Gedanken halten kann. Man sieht in dieser Ähnlichkeit 
schnell das Greenblatt’sche Diktum bestätigt, dass in europäischen Reprä-
sentationen der „Neuen Welt“ auch viel über die europäische „Repräsenta-
tionspraxis“ ausgesagt ist,28 der in diesem Fall das Begehren inhärent ist, 
den ‚Fremden‘ das gleiche Maß an Vernunft, doch die Unterlegenheit 
ihrer Kulturgüter (Waffen etc.) zuzusprechen. 
 
IV Das Verhältnis von Humanismus und Kolonialismus 
 
Es bleibt von großer Wichtigkeit, zu betonen, dass der Topos des Huma-
nismus in der Reise um die Welt, und im Allgemeinen, nicht generell als 
Maske für einen egoistischen Kolonialismus fungiert. Der Reisebericht 

                                                 
28  Greenblatt 1994, 18. 



20   Agatha Frischmuth 

 

fokussiert auf die wissenschaftliche und humanistische Motivation des 
Gebens, nicht nur weil sie dem Forschungszweck der Reise angemessen 
ist, sondern auch weil Georg Forster ein genuines Interesse am Wohl 
fremder Völker hatte. Obwohl der Zweck der Reise „selbst in einem welt-
umspannenden Prozess der Erkundungen für koloniale Bestreben einge-
bettet war“ (GFS XV, 119), lehnte Forster die Machtausübung über die 
sogenannten ‚Wilden‘ ab. Das „monokausale Erklärungs- und Entwick-
lungsmodell europäischer Expansionsbestrebungen“ (ebd., 110), so argu-
mentiert Siegel, spräche nicht aus Forsters Schriften. Das ambivalente 
Verhältnis, was er zum Eingreifen der ‚Zivilisierten‘ in die ‚rückständigen‘ 
Völker entwickelt hat (vgl. AA II, 187f.), ist hinreichend bekannt. Die ko-
loniale Komponente des Textes, und des Gabendiskurses im Speziellen, ist 
lediglich impliziert. Weder die Aneignung noch die Disziplinierung wer-
den als solche je ausbuchstabiert, sondern im Rahmen freundlicher Gesten 
der Europäer und vernünftiger Einsicht der Einheimischen angedeutet. 
Aus postkolonialer Perspektive kann ein aufmerksamer Leser aber nicht 
umhin, mit diesen implizierten Prozessen (Aneignung und Disziplinie-
rung) den Gewinn zu verknüpfen, den die Reisenden als Vertreter Groß-
britanniens in der Geltendmachung ihrer Identität, Kultur, ökonomischer 
Handlungsweisen und zukünftiger kolonialer Vorrangstellung erzielt 
haben. Der anhaltende Verweis auf ihre uneigennützige Großzügigkeit 
kann und soll unbedingt als Erinnerung an humanistische Ideale gelesen 
werden, doch diese Ideale unhinterfragt zu lassen wäre wissenschaftlich 
ebenso verantwortungslos wie ihre kategorische Dekonstruktion. Wie die 
hier entwickelte Analyse gezeigt hat, ist es nur sinnvoll, die Phänomene 
Humanismus und Kolonialismus als parallele und manchmal überlappen-
de Diskurse zu betrachten, die nicht getrennt voneinander, sondern in 
gegenseitiger Verschränkung funktionieren. Die humanistische grand 
narrative des Gebens hat eben seit langem, wissentlich oder unwissentlich, 
gute Dienste für die Verschleierung kolonialer Ausbeutung geleistet. Die 
dadurch perpetuierte, paradoxe Herabsetzung der indigenen Völker ist 
besonders in dem zuletzt erwähnten Abschnitt erkennbar, in dem Forster 
Zweifel an der ‚Gaben-Fähigkeit‘ der Eingeborenen äußert. Diesem Zwei-
fel ist der Glaube an eine absolute europäische Überlegenheit eingeschrie-
ben, wie Ulla Haselstein überzeugend dargelegt hat: 



Die Gabe zwischen Humanismus und Kolonialismus in Reise um die Welt   21 

Wenn in der Folge der Tausch seitens der Europäer um eine Gabe berei-
chert wurde: Glasperlen und Zivilisation gegen Gold und Land und Arbeit, 
dann sollte diese Bilanzierung eine Äquivalenz der Terme herstellen, stieß 
aber wegen des innerhalb dieser Gleichung zugleich vorausgesetzten 
Mangels einer äquivalenten Gegengabe für die Gabe der Zivilisation die 
andere Seite in ein permanentes und eben nicht nur symbolisches Schuld-
verhältnis. 
Wenn die literarischen Texte der Kolonialmächte solche Tauschverhält-
nisse repräsentieren, artikulieren sie die kulturelle Hegemonie Europas, 
bestätigen die Unmöglichkeit und die Illegitimität einer Gegengabe der 
‚Wilden‘ […].29 

Diese Erniedrigung nicht-europäischer Gesellschaften hat im Diskurs des 
Humanismus – dessen heutiges Äquivalent wohl das Anliegen universeller 
Menschenrechte ist – ihre Berechtigung gesucht und gefunden. Die Tat-
sache, dass Forster die Feststellung dieses ‚Mangels‘ nicht selbst über-
nommen, sondern einem Eingeborenen zugeschrieben hat, ist vielsagend. 
Diese Transposition ist vielleicht Zeichen einer ambivalenten Haltung 
gegenüber der Idee einer europäischen Überlegenheit – als wäre diese 
gewaltige Anmaßung abgeschwächt, wenn sie von dem Anderen als Reali-
tät anerkannt und beschrieben wird. Mary Louise Pratt hat diese Ambiva-
lenz, die in der Überschneidung von kolonialen und humanistischen Inte-
ressen angelegt ist, als eine Art Verklärung beschrieben, die entlastend 
wirken kann: 

In the literature of the imperial frontier, the conspicuous innocence of the 
naturalist, I would suggest, acquires meaning in relation to an assumed 
guilt of conquest, a guilt the naturalist figure eternally tries to escape, and 
eternally invokes, if only to distance himself from it once again. […] the 
discourse of travel that natural history produces, and is produced by, turns 
on a great longing: for a way of taking possession without subjugation and 
violence.30 

Forster ist, so scheint es, ein eben solcher ‚unschuldiger Naturalist‘, dessen 
Reisebeschreibung einerseits den Kolonialismus Großbritanniens nicht 
kritiseren oder gar negieren kann (das hieße nämlich, sich selbst zu in-
kriminieren), andererseits nicht dazu in der Lage ist, den Egoismus und 

                                                 
29  Haselstein 1993, 157. 
30  Pratt 1992, 57. 



22   Agatha Frischmuth 

 

Schaden der Unternehmung affirmativ zu benennen. Pratt hält diese 
Überlappung gegenteiliger Positionen für ein häufiges Phänomen der 
Reiseliteratur des 18. Jahrhunderts, für das sie den Begriff „anti-conquest“ 
geprägt hat. Dieser beschreibt die doppeldeutigen „strategies of represen-
tation whereby European bourgeois subjects seek to secure their inno-
cence in the same moment as they assert European hegemony.“31 Es gibt 
Momente in der Reise, in denen Forster diese moralische Zweispältigkeit 
reflektiert – „ich bin der Meinung,“ schreibt er „daß gerade diejenigen 
Völkerschaften am besten weggekommen sind, die sich immer von uns 
entfernt gehalten [haben]“ (AA II, 187) –, doch viele andere, speziell in der 
Erzählung über Geschenke und Gaben, entwickeln diesen Reflektionsgrad 
nicht, konnten ihn vielleicht nicht entwickeln. Dafür sind nun die Litera-
turwissenschaften da, die selbst eine ambivalente Haltung einnehmen, die 
ihnen jedoch nicht unangenehm ist: Sie können Georg Forster ebenso 
schätzen wie problematisieren, ohne dass eine Seite überwiegen muss. 
 
 
Literaturverzeichnis 
 

Brittan, Alice: „Australasia“, in: The Routledge Companion to Postcolonial 
Studies, hrsg. v. John McLeod, London u. New York 2007, 72-82. 

Buschmann, Rainer F.: „Oceanic Carvings and Germanic Cravings: 
German Ethnographic Frontiers and Imperial Visions in the 
Pacific, 1870–1914“, in: The Journal of Pacific History 42,3 (2007), 
299-315. 

Columbus, Christoph: Schiffstagebuch, übers. v. Roland Erb, Leipzig 
1980. 

Derrida, Jacques: Gestade, übers. v. Monika Buchgeister, Hans-
Walter Schmidt u. Friedrich A. Kittler, hrsg. v. Peter Engelmann, 
Wien 1994. 

Derrida, Jacques: Falschgeld. Zeit geben I, übers. v. Andreas Knop u. 
Michael Wetzel, München 1993. 

                                                 
31  Pratt 1992, 7. 



Die Gabe zwischen Humanismus und Kolonialismus in Reise um die Welt   23 

Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der 
Humanwissenschaften, übers. v. Ulrich Köppen, Frankfurt am Main 
1999. 

Greenblatt, Stephen: Wunderbare Besitztümer. Die Erfindung des 
Fremden: Reisende und Entdecker, übers. v. Robin Cackett, Berlin 
1994. 

Haselstein, Ulla: „Die Gabe der Wilden. Mary Rowlandsons 
‚Captivity Narrative‘“, in: Ethik der Gabe. Denken nach Jacques 
Derrida, hrsg. v. Michael Wetzel u. Jean-Michel Rabaté, Berlin 1993, 
157-172. 

Hentschel, Uwe: „Von der ‚ästhetischen Vollkommenheit 
wissenschaftlicher Werke‘. Theorie und Praxis der Reisebeschreibung 
bei Georg Forster“, in: Zeitschrift für Germanistik 2,3 (1992),  
569-585. 

Hobbes, Thomas: Leviathan, London 1959. 

Malinowski, Bronisław: Argonauten des westlichen Pazifik, übers. v. 
Heinrich Ludwig Herdt, Frankfurt am Main 2007. 

Mauss, Marcel: Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in 
archaischen Gesellschaften, übers. v. Eva Moldenhauer, Frankfurt am 
Main 1990. 

Pratt, Mary Louise: Imperial Eyes. Travel Writing and Transculturation, 
London u. New York 1992.  

Rubiés, Joan Pau: „Travel writing and ethnography“, in: The 
Cambridge Companion to Travel Writing, hrsg. v. Peter Hulme u. Tim 
Youngs, Cambridge 2002, 242-260. 

Sahlins, Marshall: „The Spirit of the Gift“, in: The Logic of the Gift, 
hrsg. v. Alan D. Schrift, London u. New York 1997, 70-99. 

Seed, Patricia: Ceremonies of Possession in Europe’s Conquest of the 
New World, 1492-1640, Cambridge 1995. 

Siegel, Eva-Maria: „Tauschverhältnisse. Gabe, Diebstahl, und Besitz 
um 1800 am Beispiel von Georg Forsters Reise um die Welt“, in: GFS 
XI 1, Kassel 2006, 301-321. 



24   Agatha Frischmuth 

 

Siegel, Eva-Maria: „Keine Revolution ohne Weltreise? Zur 
Konvergenz von Prä- und Postkolonialismus am Beispiel Georg 
Forsters“, in: GFS XV, Kassel 2010, 105-122. 

Stummann-Bowert, Ruth: „Zivilisationsprozesse und Welthandel 
bei Georg Forster“, in: GFS XI 1, Kassel 2006, 147-175. 

Wallerstein, Immanuel: Die Barbarei der anderen. Europäischer 
Universalismus, übers. v. Jürgen Pelzer, Berlin 2010.  

West, Hugh: „The Limits of Enlightenment Anthropology: Georg 
Forster and the Tahitians“, in: History of European Ideas 10, 2 (1989), 
147-160. 

Wirth, Uwe: „Das Vorwort als performative, paratextuelle und 
parergonale Rahmung“, in: Rhetorik. Figuration und Performanz, 
hrsg. v. Jürgen Fohrmann, Stuttgart 2004, 603-628. 



Christine Eickenboom 

 

Friedrich Gerstäcker und das koloniale 

Projekt: Zur Diskrepanz von Kritik  

und imperialem Gestus im Erwartungs-  

und Erfahrungshorizont 

 

 
Friedrich Gerstäcker ist auf Grund seiner regen Reisetätigkeit und seiner 
darauf basierenden, ebenso regen schriftstellerischen Arbeit in den letzten 
Jahren zunehmend in den Blick der Beschäftigung mit Fragen der postko-
lonialen Literaturwissenschaft geraten. Der „Ruhelose […]“1, der über 
mehr als zwei Jahrzehnte hinweg immer wieder aufgebrochen ist, um die 
Welt zu erleben,2 verfasste sowohl unmittelbare Beschreibungen seiner 
Reisen wie auch eine Vielzahl von Abenteuerromanen, die in Bezug zu 
diesen Reisen stehen. Als Auslöser für seine Reiselust hat Gerstäcker 
selbst die Lektüre von Daniel Defoes Robinson Crusoe angegeben.3 Der so 
geweckte Wunsch nach dem Leben auf einer unbewohnten Insel4 dürfte 
durch weitere Quellen verstärkt worden sein: Im Jahr 1847 übersetzte er 
Hermann Melvilles Werk Omoo aus dem Englischen ins Deutsche.5 Des-

                                                 
1  Gerstäcker 1870, 244; vgl. auch den Untertitel der Biographie von Ostwald (Ostwald 

2007). 
2  Zu biographischen Details vgl. Ostwald 2007. 
3  Vgl. Gerstäcker 1870, 244: „Was mich so in die Welt hinausgetrieben? – Will ich auf-

richtig sein, so war der, der den ersten Anstoß dazu gab, ein alter Bekannter von uns 
Allen, und zwar Niemand anders als Robinson Crusoe. Mit meinem achten Jahr schon 
faßte ich den Entschluß, ebenfalls eine unbewohnte Insel aufzusuchen, […].“ 

4  Vgl. ebd. 
5  Melville 1847 (das englische Original wurde ebenfalls 1847 erstveröffentlicht). Melville 

und Daniel Defoes Roman The Life and Strange Surprising Adventures of Robinson Crusoe, 
of York, Mariner: Who lived Eight and Twenty Years, all alone in an un-inhabited Island on 
the Coast of America, near the Mouth of the Great River of Oroonoque; Having been cast on 
Shore by Shipwreck, wherein all the Men perished but himself. With An Account how he was at 
last as strangely deliver'd by PYRATES. Written by Himself (zuerst erschienen 1719) wer-
den mehrfach im Reisebericht erwähnt. Als weitere Quelle nennt er die Polynesian Rese-



26   Christine Eickenboom 

 

sen vorhergehender Roman Narrative of a four month’s residence among the 
natives of a valley of the Marquesas Islands; or, a peep at Polynesian life aus 
dem Jahr 1846 war Gerstäcker mit Sicherheit ebenfalls bekannt, und 
ebenso Georg Forsters 1778–1780 erschienenes Werk Reise um die Welt,6 
das „eine Art Tahitifieber“7 ausgelöst hatte. Betrachtet man die Texte 
Friedrich Gerstäckers, wird offensichtlich, dass auch er diesem ‚Tahitifie-
ber‘ erlegen war. Entsprechend hat er seine Gefühle beim Betreten der 
Insel Maiao beschrieben:  

[…] und ich hatte endlich wirklich das Land betreten, das, seit ich als Kind 
den Robinson Crusoe – nicht gelesen, nein förmlich verschlungen, einen 
so unendlichen Zauber für mich gehabt, daß ich die Sehnsucht hierher 
wohl für Zeiten unterdrücken, nie aber ganz und gar bezwingen konnte.8 

Wie Georg Forster tradierte er den Mythos der Südsee gleichsam als 
Wunsch nach einem idealen Ort, wie Forster nutzte aber auch er die vor-
gefundenen Verhältnisse zu Kritik sowohl an Europa als auch an der Süd-
see selbst.9 Beide formulierten in ihrem Reisebericht den zwingenden 
Untergang der polynesischen Lebensverhältnisse durch den Kontakt mit 
der europäischen Zivilisation.10 In der Forschung zur Südseeliteratur 
wird Gerstäcker entsprechend in der Nachfolge Forsters genannt.11 An-
selm Maler spricht bei Forster vom „Korrektiv nüchterner Beobach-
tung“,12 bei Gerstäcker von dessen „Südseerealismus“,13 und Gabriele 
Dürbeck sieht durch Gerstäckers Tahiti-Roman den Südsee-Mythos zu-
mindest „ins Wanken“14 gebracht.  

                                                                                                           
arches von William Ellis, zuerst erschienen 1829, in denen er sich offenbar über die Be-
wohner der Südseeinseln informiert hat, vgl. Gerstäcker 1853, 377. 

6  Zunächst 1777 in englischer Sprache unter dem Titel A voyage round the world erschie-
nen. 

7  Maler 1988, 87. 
8  Gerstäcker 1853, 159; vgl. hierzu auch Ostwald 2007, 149, 153. 
9  Zur Darstellung bei Forster vgl. Japp 1976, 40-43; Gerstäckers Kritik an der Südsee 

findet sich nicht im Roman (vgl. Dürbeck 2007, 290, 305), aber, wie gezeigt werden soll, 
in seinem Reisebericht. 

10  Vgl. AA II, 254; Gerstäcker 1853, 362, 473. 
11  Vgl. Löhner 1940, 101-102; Maler 1988, 83-96, 87-90. 
12  Ebd., 83; vgl. auch Maler 1984, 84. 
13  Ebd., 87. 
14  Dürbeck 2007, 307. 



Friedrich Gerstäcker und das koloniale Projekt   27 

Friedrich Gerstäcker besuchte die Sandwich- und die Gesellschaftsinseln 
während seiner von 1849 bis 1852 andauernden Weltreise. Im Jahr nach 
seiner Rückkehr veröffentlichte er über seine Erlebnisse einen fünfbändi-
gen Reisebericht, von dem Band 3 den Aufenthalt in der Südsee behan-
delt.15 Darüber hinaus bildet das Leben in der Südsee den Gegenstand 
mehrerer Romane und Erzählungen.16 Mit diesen Texten scheint er einen 
Nerv zu treffen: Der Reisebericht wurde in vier Auflagen veröffentlicht, 
der Roman Tahiti in den Jahren 1854 – 1924 sogar elf Mal aufgelegt. Wei-
tere Auflagen erschienen in den Jahren 1977, 1987 und 1989.17 Dieser 
Roman wurde bisher in der Forschung verstärkt Gegenstand von Unter-
suchungen zum deutschen Südseebild,18 Gerstäckers Reisebericht dage-
gen blieb bisher weitgehend unbeachtet.19 Im vorliegenden Beitrag wird 
Band 3 des Reiseberichts, der Gerstäckers Erlebnisse in der Südsee sehr 
detailgetreu auf 486 Seiten wiedergibt, einer Analyse unterzogen. Dabei 
wird deutlich werden, dass Gerstäckers ambivalente Einstellung zwischen 
fortdauerndem Wunschbild und der persönlich gewonnenen Erfahrung 
ihn in der Folge als Kolonialkritiker, aber auch durchaus als Beförderer 
der kolonialen Idee auftreten ließ. Im Unterschied zur Betrachtung der 
Romane wird erst im Reisebericht erkennbar, dass Friedrich Gerstäcker 
zwar kritisch gegenüber Kolonialismus und Missionierung Position bezo-
gen hat, dies aber in der Regel dann der Fall war, wenn ein vermeintliches 
Paradies ohnehin bereits verloren schien. Wo es aber als noch existent 
wahrgenommen wurde, wird er selbst zum Besucher mit imperialem Ge-
stus. Entsprechende Absichten deuten sich in einer Aussage zu seiner 
geplanten Reiseroute an, zumal man nicht vergessen darf, dass Gerstäcker 
auch im Auftrag der deutschen Regierung reiste, um Informationen über 
mögliche Auswanderungsziele Deutscher einzuholen:20 

                                                 
15  Die Bände im Einzelnen: Band 1: Südamerika, Band 2: Californien, Band 3: Die Südsee-

Inseln, Band 4: Australien, Band 5: Java. Stuttgart und Tübingen: J.G. Cotta’scher Ver-
lag, 1853. 

16  Eine Übersicht findet sich bei Weller 2015, 263f. 
17  Vgl. Remy (09.10.2017). 
18  Vgl. Löhner 1940; Maler 1978, 1984 und 1988; Schott-Tannich 1993; Dürbeck 2007; 

Hall 2008, Dürbeck 2011. 
19  Vgl. Harnisch 2007, 190-194; Weller 2015, insbes. 302-324. 
20  Vgl. Voigt 1988, 28. 



28   Christine Eickenboom 

 

Die Sandwichinseln hatten nun von Anfang an gar nicht mit in meinem 
Reiseplan gelegen, und wenn ich auch keineswegs bereute sie gesehen zu 
haben, da sie doch immer einer mäßigen Zahl von Auswanderern zum 
Ziel dienen könnten, lag es doch mehr in meinem Plan einzelne, von der 
Cultur noch nicht verdorbene Inseln zu besuchen, und dann meine Route 
nach Sydney in Australien zu verfolgen.21 

Die chronologische Analyse der einzelnen Reisestationen ermöglicht es, 
diese Entwicklung in seinem Verhalten und in seinen Äußerungen nach-
zuweisen, und zwar besonders nachdrücklich, wenn die als paradiesisch 
angesehen Regionen auf der Rückreise wieder verlassen werden. 
 
I Hawaii – „Und das sind die Südseeinseln?“22 
 
Gerstäckers Beschreibung seiner Südseereise beginnt mit der Fahrt von 
San Francisco nach Honolulu. Diese Fahrt ist noch geprägt vom Südsee-
bild der Kindheit: 

Unter den Südseeinseln hatte ich mir bis in letzter Zeit übrigens einen Ort 
gedacht, der alles in sich vereinigte was die tropische Vegetation nur 
Herrliches hervorbringen könne. Die Ufer mußten unter jeder Bedingung 
mit Palmen, Pisang und Bananen, Brodfrucht und Orangen dicht bedeckt 
seyn, und das innere Land mit seinen vollbewaldeten Gebirgen üppig dar-
aus hervorsteigen.23  

In der Realität erlebt diese Erwartung dann aber eine herbe Enttäuschung:  

Ich war in dem Glauben nach Honolulu gekommen, eine noch ziemlich 
wilde Insel der Südsee zu finden, und ungestört in den Cocoswäldern mit 
den wilden Eingebornen umherstreifen zu können, und fand an dessen 
Statt, an der Stelle, wo ich eben diese üppige tropische Vegetation ver-
muthet hatte, nichts weniger als tropische Kegelbahnen, Billard- und 
Schenkzimmer, und so nüchterne Gesichter, wie ich sie mir nur in irgend 
einer großen Stadt Europa’s oder Amerika’s hätte wünschen können.24 

                                                 
21  Gerstäcker 1853, 104f. 
22  Ebd., 24f. 
23  Ebd., 23f. 
24  Ebd., 32. 



Friedrich Gerstäcker und das koloniale Projekt   29 

Für den Zustand der indigenen Bevölkerung, die „in moralischer wie phy-
sischer Hinsicht entartet“25 sei, sieht Gerstäcker „Christenthum wie Wal-
fischfänger“26 in der Verantwortung. Sollte es hier jemals ein Paradies 
gegeben haben, so ist es durch diese Einflüsse nachhaltig zerstört. Beson-
ders das Verhalten und der Einfluss der Missionare werden von Ger-
stäcker stark verurteilt.27 Das Thema der Missionierung ist insgesamt in 
seinen Texten sein stärkster Kritikpunkt an der Kolonisierung.28 Die auf 
Hawaii wahrgenommenen Zustände verlieren in seinem Reisebericht aber 
schnell an Bedeutung, da die Sandwichinseln nicht das eigentliche Ziel 
darstellen.29 
 
II Maiao – „palmrauschende[…] Insel[..] der Südsee“30 
 
An Bord eines Walfischfängers gelangt Gerstäcker zu den Gesellschaftsin-
seln, denen er mit großen Erwartungen begegnet: 

Der Leser kann sich denken, mit welcher Spannung ich diesmal den Son-
nenaufgang erwartete, denn nach langem Umherkreuzen fast aufs ge-
rathewohl, näherte sich der Augenblick, wo ich wieder Land, und zwar ein 
total fremdes, aller Wahrscheinlichkeit nach nur von wilden Stämmen 
bewohntes Land betreten sollte, und wie würde ich von ihnen empfangen 
werden! […] [U]nd wenn ich gewußt hätte daß Menschenfresser auf der 
Insel wohnten, ich hätte es versucht, aber umkehren war wahrlich der 
letzte Gedanke den ich hatte.31  

Dieses Mal wird er reich belohnt: 

Und so war denn mein Wunsch, mein heißer, lang ersehnter Wunsch er-
füllt: über mir wölbten sich die wundervollen, fruchtgefüllten Kronen der 
Cocospalmen, unter mir brannte der heiße Korallensand, um mich her 

                                                 
25  Ebd., 40. 
26  Ebd. 
27  Vgl. ebd., 49, 95f. 
28  Vgl. Maler 1984, 87 (Maler führt die Kritik in Tahiti auf die Kenntnis der Texte Melvil-

les zurück); Dürbeck 2007, 301f., 304, 307. 
29  Vgl. Gerstäcker 1853, 104f. 
30  Ebd., 159. 
31  Ebd., 153-154. 



30   Christine Eickenboom 

 

standen die bronzefarbenen neugierigen Insulaner, und plapperten wild 
und fröhlich in ihrer wunderlichen Sprache […].32 

Diese erste Begegnung bedeutet die Bestätigung eines Bildes, das litera-
risch vorgeprägt und entsprechend mit Stereotypen durchsetzt ist, die den 
Topos des Südseezaubers bestätigen und untermauern. Schon Steinbrink 
weist darauf hin, dass Gerstäcker keineswegs der „unliterarische[..] Na-
turbursche“33 war, für den er oft gehalten wurde. Mit ihm teilten unzähli-
ge seiner Leser die mit der Lektüre des Robinson Crusoe gewachsenen 
Phantasien. All diesen kommt er mit der Schilderung seiner überaus posi-
tiven Erfahrung entgegen. 
Auch Begrüßung34 und Wohnstätte entsprechen dem Ideal:  

Hier erreichten wir auch eine förmliche kleine Kolonie unter schattigen 
Laubbäumen versteckter Hütten, hier zum erstenmal erkannte ich den 
Reichthum der südseeländischen Vegetation in all ihrer tropischen Pracht 
und Herrlichkeit, und Stunden lang hätte ich dastehen und das liebliche 
reizende Bild in mich aufnehmen mögen.35 

Allerdings ist die Insel nicht so unberührt, wie Gerstäcker es sich 
wünscht, denn dort lebt ein mit einer Insulanerin verheirateter Schotte.36 
Laut Gerstäcker handelt es sich bei diesem Schotten um einen der glückli-
chen Matrosen, die von den Walfischfängern desertieren, ihr Glück auf 
einer der Inseln „noch dazu oft [mit] wunderhübschen Mädchen“37 suchen 
und ihr Leben „mit volkommen zufriedenem Gemüth“38 beenden. Die 
Begeisterung für die Deserteure des Walfangs, die sogenannten Beachcom-
ber, erscheint stark durch eine Vorprägung beeinflusst: In Melvilles Ro-
manen Narrative of a four month’s residence among the natives of a valley of 
the Marquesas Islands; or, a peep at Polynesian life und Omoo rekrutieren 
sich die Protagonisten aus diesen Deserteuren, die in der Folge ein aben-
teuerliches und beneidetes Inselleben genießen. Während der Name De-

                                                 
32  Ebd., 159. 
33  Steinbrink 1999, 49. 
34  Vgl. Gerstäcker 1853, 160: „[…], und ihr Willkommen war wirklich so freundlich, wie 

es nur irgend seyn konnte.“ 
35  Ebd., 164. 
36  Vgl. ebd., 167.  
37  Ebd. 
38  Ebd. 



Friedrich Gerstäcker und das koloniale Projekt   31 

foe für die Erzeugung eines kindlichen (gleichwohl auch kolonialgepräg-
ten) Paradieses zu stehen scheint, steht der Name Melville also für die 
männliche Vorstellung von abenteuerlichem Leben nicht zuletzt auch 
durch dessen eigene Biografie, die Melville in seinen Romanen umsetzte 
und dort mit dem Leben der Beachcomber verband. Der Amerikaner 
scheint eine Art Vorbildfunktion zu haben, und zwar sowohl literarisch 
wie auch biografisch: Gerstäcker beschreibt im dritten Kapitel seiner Rei-
sebeschreibung seine eigene Teilnahme am Walfang, und nicht umsonst 
handelt es sich bei dem Protagonisten seines Tahiti-Romans ebenfalls um 
einen von einem Walfänger desertierten Matrosen.39 
Aussehen und Verhalten der Insulaner Maiaos erfüllen stereotype Vor-
stellungen vom Paradies: Ihre Schönheit ergänzt sich mit dem den Natur-
völkern typischerweise zugeschriebenen kindlichen, weil unwissenden 
Wesen.40 Insbesondere in der Beschreibung der Frauen folgt er dem be-
reits seit Ende des 18. Jahrhunderts etablierten Frauenbild der Südseein-
sulanerin.41 Entsprechend dazu erfährt eine Frau, deren Hautfarbe er als 
braunschwarz definiert und die deshalb ihre „Abstammung von einem 
Neger gar nicht hätte verläugnen können“,42 seine deutliche Ablehnung.43 
Auffallend ist, dass er fast ausschließlich seine Kontakte mit den Mädchen 
und Frauen der Insel beschreibt, die er als kindlich-naiv darstellt, und 
denen er als eine Art Lehrer begegnet, indem er seine auf der bisherigen 
Reise gesammelten Schätze zeigt und ihre Verwendung erklärt.44 Damit 
nimmt er eine klassisch kolonialistische Rolle ein, wird doch gerade über 
die Wissensvermittlung an vermeintlich naive Völker ganz wesentlich der 
Kolonialismus als ‚Auftrag‘ begründet. Vor allem seine Großzügigkeit 
beim Verteilen von billigem Tand beschreibt er wiederholt ausführlich. 

                                                 
39  Entsprechend finden sich mehrfach Hinweise auf Melville im Text, vgl. ebd., 288, 307 

und 397. 
40  Vgl. ebd., 179.  
41  Maler zitiert in seiner Untersuchung zur Südseelegende aus der Histoire des Révoluti-

ons de Taïti von Poncelin de la Roche-Tilhac aus dem Jahr 1782 eine Beschreibung des 
Äußeren der Insulanerinnen samt Sonnenschutz und zeigt, wie sich dieses Frauenbild 
bereits gegen Ende des 18. Jahrhunderts etablierte: Beide Male werden die feinen Ge-
sichtszüge, die geschmeidige Gestalt und Anmut hervorgehoben und Vergleiche mit eu-
ropäischen Schönheiten gezogen. Vgl. Maler 1984, 83 bzw. Gerstäcker 1853, 179. 

42  Ebd., 236. 
43  Vgl. Weller 2015, 318. 
44  Vgl. Gerstäcker 1853, 181f., 232. 



32   Christine Eickenboom 

 

Dabei ist bemerkenswert, dass sein Bild der idealen Südseebewohner zu-
nächst dadurch geprägt ist, dass „Frauen und Männer […] sich dabei nur 
höchst selten mit den häßlichen Glasperlen [schmücken], sondern meist 
immer mit den duftenden Blumen und Kräutern ihrer Inseln […].“45 In 
seiner Rolle als bewunderter Reisender aus der Ferne, als Kolonisator, 
verschenkt er gerade diese Glasperlen aber selbst immer wieder.46 Die 
Diskrepanz zwischen seinem Auftreten und seinem selbst formulierten 
Idealbild, die ihm nicht aufzufallen scheint, bringt sein Verhaftetsein im 
Denken des legitimierten Kolonialismus deutlich zum Ausdruck. Die Si-
tuationen, in denen er diese Rolle auslebt, nehmen denn auch den meisten 
Raum seiner Schilderungen im interkulturellen Kontakt ein, Beobachtun-
gen von urtümlichem Verhalten spielen dagegen kaum eine Rolle. Uwe 
Japp hat bereits für die Schilderungen entsprechender Situationen durch 
Georg Forster festgestellt, dass dieser die Mechanismen des Tausches bei 
den Südseeinsulanern nicht erkannt und den „Zirkel von Geschenk und 
Gegengeschenk […] als freundliche Geste“47 statt „als Ausdruck einer frü-
hen Form des Handels, die strengen Gesetzen unterliegt“,48 verkannt ha-
be. Ebenso scheint es bei Gerstäcker zu sein: Obwohl er in den allermeis-
ten Fällen beschreibt, dass er für seine Geschenke eine Gegenleistung 
erhält,49 scheint er keinen Zusammenhang zu erkennen. Die Einschätzung 
der Situation als geschäftliche Transaktion würde die Begegnung auf eine 
Ebene transferieren, in der die Partner sich ebenbürtig gegenüberständen, 
was eine völlige Neuinterpretation erfordern würde, aber offenbar seit 
Beginn der europäischen Reisen in die Südsee ausgeschlossen scheint. So 
kann Gerstäcker weiterhin als der großzügige Überbringer der Errungen-
schaften der Zivilisation auftreten, als der er gesehen werden will.50 Dass 
diese Subjektkonzeption in der kolonialen Begegnung für Gerstäcker im 

                                                 
45  Ebd., 179. 
46  Vgl. ebd., u.a. 186, 214f., 230. 
47  Japp 1976, 25. 
48  Ebd. 
49  Vgl. Gerstäcker 1853, 186, 215, 230. 
50  Auch Weller sieht den Tauschcharakter in diesen Transaktionen. Sie vertritt die An-

sicht, dass das Ziel Gerstäckers nicht mehr die Demonstration europäischer Überle-
genheit ist, sondern im Tausch für das Vorzeigen mitgebrachter Kuriositäten bzw. der 
Gabe seiner Geschenke der Erhalt von Gastfreundschaft und Zuwendung, vgl. Weller 
2015, 315-316. 



Friedrich Gerstäcker und das koloniale Projekt   33 

Vordergrund steht, zeigt sich auch daran, dass er die Frauen, mit denen er 
seine Zeit auf den Inseln verbringt, nicht individualisiert. Keine von ihnen 
wird mit Namen vorgestellt. Sie bilden eine homogene Gruppe, Ger-
stäckers verallgemeinernde rhetoric of othering ermöglicht es ihm, sich 
selbst in dieser Fremdbegegnung in den Vordergrund zu stellen und un-
abhängig vom persönlichen Erleben die stereotype Sichtweise diesen 
Menschen gegenüber beizubehalten.51 
Das Bild vom unberührten Paradies bröckelt, als Gerstäcker dem König 
Maiaos ein Geschenk aus seinem Schmuckfundus machen möchte, dieser 
aber stattdessen Geld bevorzugt: „Soweit hat es die Cultur nun schon 
richtig gebracht, und die Leute bekommen selbst hierher, von Tahiti aus 
ihre neu erweckten Bedürfnisse ‚durch baar Geld‘ befriedigt.“52 Der Euro-
päer muss die Erfahrung machen, dass auch dieser Außenposten schon 
nachhaltige Erfahrungen mit der zivilisatorischen Realität gemacht hat. 
Der Verlust von landestypischem Handwerk ist ein Ergebnis dieser Ent-
wicklung.53 Das stereotype Paradies ist in Gefahr. Außerdem fällt es Ger-
stäcker trotz Kindheitsträumen und Abenteuerlust offenbar schwer, den 
Aufenthalt zu genießen, ohne seine Umgebung aus dem europäischen 
Blickwinkel heraus zu bewerten. So ist seine Einstellung zur Arbeitshal-
tung der Insulaner deutlich disparat: Auf einer Wanderung in den Höhen-
lagen der Insel stößt er auf einen verwilderten Garten, dessen Zustand ihn 
stört. Er schreibt:  

Die Indianer arbeiten nicht gern, und es ist wahrlich schon viel von ihnen, 
irgend etwas zu pflanzen, das hätte der liebe Gott ebenfalls recht gut sel-
ber besorgen können, aber dann auch noch Unkraut auszujäten, nein, das 
konnte kein Mensch von ihnen verlangen.54 

Tatsächlich gehört aber gerade der Umstand, dass die Bewohner in bibli-
scher Anspielung ernten können ohne zu säen, zum europäischen Mythos 
der Südsee. Gerstäckers Wunsch nach ordentlichen Gärten entspringt 
dagegen seinen weiterhin gültigen europäischen Maßstäben für Ordnung 

                                                 
51  Zu diesem Vorgehen vgl. Ashcroft, Griffiths und Tiffin 2009, 157-159 bzw. Pratt 1985, 

120. Vgl. auch Weller 2015, 344. 
52  Gerstäcker 1853, 198. 
53  Vgl. ebd., 221. 
54  Ebd., 213. 



34   Christine Eickenboom 

 

und Arbeitsmoral.55 Die vermeintliche Faulheit der Insulaner ist einerseits 
logische Konsequenz der idealen Lebensbedingungen, wird auf der ande-
ren Seite aber immer wieder als negative Eigenschaft konstatiert. Ent-
sprechend stellen die jungen Männer, die ihn auf seiner Überfahrt von 
Maiao nach Imeo und schließlich Tahiti begleiten, mit ihrer lässigen Art 
seine Geduld auf eine harte Probe und werden zunächst als „von der fauls-
ten Art“56, später dann als apathisch57 sowie als „die rothen faulen Schuf-
te“58 bezeichnet.59 Die wie unter Zwang wiederholte Gegenüberstellung 
ist zum einen Ausdruck des Bedürfnisses, den Grundsätzen des Kolonia-
lismus folgend die eigene Kultur höher zu bewerten bzw. in die Fremde 
zu tragen, zum anderen aber auch Zeichen der Unfähigkeit, sich auf das 
Vorgefundene wirklich einzulassen und die eigene Vorstellung von Kultur 
hintanzustellen. 
Schließlich hält es ihn trotz der Freundlichkeit der Insulaner nicht lange 
auf Maiao, und in einem Boot des Häuptlings, das Schweine und Hühner 
nach Tahiti bringen soll, setzt Gerstäcker seine Reise fort.60 
 
III Imeo – „Wär‘ ich ein Maler, das Bild dieses Abends 
müßte ich auf der Leinwand haben.“61 
 
Diese Reise in dem kleinen, schwankenden landestypischen Boot führt 
seine Euphorie auf einen Höhepunkt, auf dem er sich wünscht, in seinem 
langgehegten Kindheitstraum zu verharren:62 

Für jetzt gab ich mich nur ganz dem vollen Eindruck des Augenblicks hin, 
und ich kann wohl gestehn daß es ein süßes herrliches, ja begeisterndes 
Gefühl war, mit dem ich in dieser Nacht das Ruder und das schwanke [sic] 
Boot gegen die muntern keck vorn aufspringenden Wogen führte. […] 

                                                 
55  Diese Diskrepanz äußert sich bereits auf Hawaii, wo er die Insulaner als „faule Arbei-

ter“ (ebd., 49) bezeichnet. Die Gärten beschäftigen ihn auch auf Imeo, vgl. 302: Hier 
entsprechen die „ordentlich eingefriedeten Gärten“ seinem europäischen Ordnungs-
denken.  

56  Ebd., 240. 
57  Vgl. ebd., 258. 
58  Ebd., 268. 
59  Vgl. auch ebd., 256, 272, 325. 
60  Vgl. ebd., 226. 
61  Ebd., 320. 
62  Vgl. hierzu auch Harnisch 2007, 191. 



Friedrich Gerstäcker und das koloniale Projekt   35 

Und schrieb ich in diesem Augenblick nicht etwa einen Roman? hatte ich 
mich nicht vielleicht gar so lebendig in das Sehnsuchtsbild meiner frühs-
ten Kindesphantasien hinein gedacht, daß ich das Alles jetzt wirklich um 
mich her zu sehen glaubte, was eigentlich nur erst in tollen Bildern und 
Schatten in meiner etwas aufgeregten Phantasie schwamm und arbeite-
te?63  

Gerstäcker ist sich seiner Schwärmerei bewusst, die in Kontrast zu dem 
realen Erleben steht (neben ihm schläft laut schnarchend sein indigener 
Begleiter64), aber die Sehnsucht nach dem Paradies in der Südsee, das 
‚Tahitifieber‘, scheint über eine so starke Macht zu verfügen, dass auch 
der erwachsene Mann sich noch Kindheitsphantasien hingibt: 

[…] – dann aber lag ja auch jetzt hier um mich her, vor mir, hinter mir, der 
ganze lange Traum meiner Jugend erfüllt, und das, worauf ich das arme 
Herz immer und immer wieder vertröstet hatte, wenn es einmal in po-
chender Ungeduld in’s Freie wollte, und von dem alltäglichen dürren Le-
ben angeekelt, sich hinaussehnte in Gottes freie schöne herrliche Welt – 
das, was mir zwischen den Sternbildern jener tiefblauen, räthselhaften 
Ferne herübergeleuchtet in tröstender Hoffnung, war mir ja zuletzt wie 
ein Versprechen vom lieben Gott vorgekommen, […]. Und das Alles war 
mir jetzt erfüllt worden, das Alles dehnte sich in wilder zauberhafter 
Herrlichkeit um mich her, und jede glitzernde Woge plauderte von den 
feenhaften Küsten die sie bespühlt, von den Wundern deren Zeuge sie ge-
wesen, […].65 

Die vielfach auftretenden intertextuellen Bezüge zu Defoe und Melville, 
die (nicht nur bei Gerstäcker) als ‚Väter‘ der in der Jugend aufgekomme-
nen Sehnsucht nach abenteuerlichen Erlebnissen in paradiesischem Um-
feld anzusehen sind, wurden in der bisherigen Forschung zu Gerstäckers 
Südseetexten berücksichtigt. Bisher unbeachtet dagegen ist eine an dieser 
Stelle genannte Quelle: Während der nächtlichen Fahrt liest er „zum 
zehntenmal wohl, in Moore’s herrlicher Lallah Rookh.“66 Bei diesem 
Text67 scheint es sich demnach um eine Lieblingslektüre Gerstäckers zu 

                                                 
63  Gerstäcker 1853, 262f. 
64  Vgl. ebd., 263. 
65  Ebd. 263f. 
66  Ebd., 254. 
67  Vgl. Moore, Thomas: Lalla Rookh (1817), online unter 

www.columbia.edu/itc/mealac/pritchett/00generallinks/lallarookh (09.10.2017). 



36   Christine Eickenboom 

 

handeln.68 Neben dem Wunsch nach Abenteuer eröffnet sich hier die 
ganze Bandbreite des Orientalismus-Diskurses, der in Gerstäckers Südsee-
erleben zum Tragen kommt, und der alle Felder der Fremdbegegnung, 
von der Rolle der Frau und dem sich daraus wie selbstverständlich erge-
benden Verhalten über die allgemeine Einschätzung der Indigenen bzw. 
der eigenen Position diesen gegenüber, umfasst. Seine Vorstellung, die 
Kombination aus männlichem Heroismus in Verbindung mit dem Bild 
der liebevollen, umsorgenden, hübschen Frau, ist gemäß Edward Saids 
Orientalismus-Konzept ein Konstrukt, das Ergebnis einer literarischen 
Vorprägung, unabhängig von realen Bedingungen.69 
Auf Imeo scheint er das eigentliche Ziel seiner Reise wie auch seiner 
Sehnsucht zu finden: 

Vor uns aus dehnt sich jetzt eine kühle, reizende, palmenbewachsene Bai, 
in deren traulichem Schatten hie und da dicht hineingeschmiegt einzelne 
kleine Rohrhütten standen; über den wunderhellen Wasserspiegel glitten 
mehrere Canoes, hoch darüber hin ragten die schroffen, mehrere tausend 
Fuß hoch aufsteigenden und bis in die höchsten, schroffsten Gipfel be-
wachsenen Gebirgsrücken der vulcanischen Insel, und mit der schäumen-
den, tosenden Brandung rechts und links von uns, war es wirklich ein 
wundervolles Panorama.70 

Auch an dieser Stelle im Text erfolgt der Rückgriff auf die bereits in der 
Kindheit gewachsenen Vorstellungen: „War das nicht der Traum meiner 
Kindheit, der hier in all dem herrlichen Glanz eines sonnigen Morgens in 
Erfüllung ging?“71 Dieser immer wiederkehrende Verweis auf Bedürfnis-
se, die schon im Kind gewachsen sind und die ihren Nährboden unter 
anderem in den international weit verbreiteten Texten von Melville und 
Defoe oder in der über Jahrhunderte ungebrochenen Beliebtheit orientali-
scher Märchen haben, verweist ja auf die Allgegenwart und Allgemeingül-

                                                 
68  Darauf deutet auch die Nennung dieses Werkes in anderen seiner Romane hin: Auch in 

seinem späteren, in Australien angesiedelten Roman Die beiden Sträflinge werden diese 
orientalischen Märchen als bevorzugte Lektüre einer Protagonistin genannt, vgl. Ger-
stäcker 1857, 21. 

69  Zu Edward Saids Orientalismuskonzept: Said 1981, hier insbes. 9, 11. Zu Gerstäckers 
Identitätskonzeption während seiner Reisen: vgl. Weller 2015, 92, 313, 340; Eicken-
boom 2017a, 320–322; Eickenboom 2017b. 

70  Gerstäcker 1853, 274f. 
71  Ebd., 279. 



Friedrich Gerstäcker und das koloniale Projekt   37 

tigkeit dieser Vorstellungen eines gleichsam berechtigten Anspruchs auf 
persönliches Glück in der Fremde. 
Dem Reisebericht nach sammelt er auf Imeo die intensivsten Eindrücke 
seiner Südseereise. Zunächst beobachtet er das paradiesische Leben der 
Insulaner, die sich sorglos und fröhlich am Strand aufhalten.72 Auch hier 
begegnet man ihm freundlich und hilfsbereit,73 die Aufnahme seiner Per-
son und sein eigenes Verhalten entsprechen den Schilderungen der Erfah-
rungen auf Maio: Einen Großteil seiner Zeit verbringt er mit Insulanerin-
nen,74 die als niedlich beschrieben werden,75 wobei er Geschenke verteilt 
und als wissender Lehrer auftritt.76 Während seines Aufenthaltes hat er 
Gelegenheit, dem „Nationaltanz der Indianer“77 beizuwohnen, dessen 
Beschreibung deutlich erotisch aufgeladen ist: Nie habe er etwas gesehen, 
was gleichzeitig so graziös, aber auch kräftig, so natürlich und unanstän-
dig gewesen sei.78 Die Schilderung nimmt mehrere Seiten in Anspruch,79 
denn  

immer wieder und wieder stürmten die tollen Mädchen wie rasende 
Bachantinnen, wenn ich sie schon zu Tode erschöpft glaubte, immer auf’s 
Neue zwischen die Trommeln, die einen förmlich zauberhaften Einfluß 
auf sie auszuüben schienen. […] Wär’ ich ein Maler, das Bild dieses Abends 
müßte ich auf der Leinwand haben. – Im Hintergrund die düsteren zacki-
gen Bergspitzen, die starr und unheimlich über die wehenden Palmen und 
Fruchtbäume hinaus ragten, als ob sie in grimmer Freude den Tanz hier 
unten mit zuschauten, das gelbe niedere Haus, dicht in die Schatten der 
Palmen und Orangen hineingeschmiegt, der riesige Brotfruchtbaum mit 
der schwingenden Laterne, von der allein aus ein glimmendes unsicheres 
Licht über die unter ihr rasende Gruppe fiel. Dann die Trommler selber, 
mit den dunklen, freudestrahlenden Zügen und blitzenden Augen, das 
Wirbeln der Trommeln mit dem Afford der donnernden stürmenden 
Brandung an den Riffen, das dumpf aber nichtsdestoweniger deutlich über 
den Lärm hinüber tönte, dann die Gruppen der Lagernden, die theils 

                                                 
72  Vgl. ebd. 292f. 
73  Vgl. ebd., 296, 303. 
74  Vgl. ebd., 314f., auch 324. 
75  Vgl. ebd., 307. 
76  Vgl. ebd., 314f. 
77  Ebd., 317. 
78  Vgl. ebd., 319. 
79  Vgl. ebd., 318-321. 



38   Christine Eickenboom 

 

wohlbehaglich dem Treiben zusahen, oder theilnehmend in den wilden 
Lärm hineinjubelten – vor allen Anderen aber die hochgeschürzten Dir-
nen mit den flatternden, blumendurchflochtenen, lockigen Haaren, und 
den Lust und Uebermuth funkelnden Augen, denen der Trommelwirbel 
allein wieder neue Kraft und Lebensgluth durch die Adern goß, wo sie 
schon zum Tode erschöpft zusammenzubrechen drohten, und die wieder 
und wieder in die wahnsinntreibenden Klänge hineinstürmten, bis die 
Glieder ihnen den Dienst versagten und selbst Besinnung sie verließ – es 
war ein wildes herrliches Bild, und ich werde den Abend in meinem Leben 
nicht vergessen.80 

Gerstäckers Rhetorik, konzentriert auf Lebensglut, stürmisches Wirbeln, 
Lust und Übermut, tradiert das sexuelle Mythem des Südsee-Diskurses 
und erfüllt damit eine bestimmte Lesererwartung, die an Berichte aus der 
Südsee herangetragen wird. In dieses Schema passt auch die Schilderung 
seiner Teilnahme an einem Picknick, an dem außer ihm eine Gruppe jun-
ger Frauen teilnimmt. Thomas Schwarz stellt für den Samoa-Diskurs 
Ende des 19. Jahrhunderts fest, dass Gastfreundschaft und Picknick als 
Codewörter für das Liebesspiel zu sehen sind.81 Neben der Schilderung 
seiner Selbstwahrnehmung als welterfahrener Reisender mit erzieheri-
schem Auftrag zeigt sich hier am stärksten Gerstäckers Kolonialverbun-
denheit. Susanne Zantop nennt diese Form der Begegnung zwischen den 
europäischen Männern und den indigenen Frauen die „koloniale[…] Ur-
Fiktion“,82 der offenbar auch er anhängt: Aus der Hervorhebung der eroti-
schen Komponenten des Tanzes, Gerstäckers Kontakten zu den weibli-
chen Inselbewohnern, die er ausschließlich anonymisiert als Gruppe dar-
stellt, und der Rolle, die er selbst einnimmt, wird seine Affinität zum ko-
lonial-stereotypen Denken seiner Zeit und seine durchaus aktive Teilhabe 
an dieser Vorstellung deutlich erkennbar.  
Nach einem nur kurzen Aufenthalt und dem Genuss des ekstatischen 
Nationaltanzes verlässt Gerstäcker bereits am nächsten Tag die Insel, um 
seine Südseereise auf Tahiti abzuschließen. 
 

                                                 
80  Ebd., 320f. 
81  Vgl. Schwarz 2015, 90. 
82  Zantop 1999, 10. 



Friedrich Gerstäcker und das koloniale Projekt   39 

IV Tahiti – „du Perle des Meeres –  
Tahiti, du Paradies einer oft und o wie heiß ersehnten –  
erträumten Inselwelt – Tahiti!“83 
 
Schließlich erreicht Gerstäcker also das Ziel, das als Inbegriff der europäi-
schen Südseesehnsucht gilt, und das titelgebend für seinen entsprechen-
den Romanerfolg ist. Aber auch hier lauert Ernüchterung: Im Verlauf 
seines Aufenthaltes auf Tahiti finden Gerstäckers Zivilisations- wie auch 
Missionskritik ihren Höhepunkt.84 Sein Enthusiasmus bei gelegentlichen 
Wanderungen hält sich entsprechend deutlich in Grenzen.85 
Die ausführlichste Beschreibung von Begegnungen mit der indigenen 
Bevölkerung betrifft einen Gottesdienst, den er offenbar zu Beobach-
tungszwecken besucht: 

Neben mir saßen ein paar tahitische Stutzer, die offenbar einen ungemei-
nen Fleiß auf ihre heutige Toilette verwandt hatten. Komisch war bei 
ihnen die Vereinigung der europäischen und tahitischen Tracht. Oben 
waren es würdige, allerdings etwas braun aussehende Mitglieder der 
menschlichen Gesellschaft, […].86 

Auffallender Hinweis auf das eurozentrische Schönheitsideal ist erneut 
die eindeutig abwertende Hervorhebung der Hautfarbe.87 Seine Hauptkri-
tik den Missionaren gegenüber manifestiert sich in dem immer wieder-
kehrenden Vorwurf, die Insulaner mit dem Fegefeuer konfrontiert zu 
haben, statt sie in ihrer kindlich-sorglosen Naivität zu belassen, womit er 
sie aber gleichzeitig erneut zu unwissenden Kindern degradiert.88 Auch 
das sexuelle Südsee-Mythem findet sich erneut: Gerstäcker beschreibt 
eine Badeszene, bei der eine Insulanerin sich halbnackt und aufreizend 
den Blicken von französischen Männern aussetzt, sich dann aber dem 
unmittelbaren Kontakt mit ihnen zu entziehen weiß. Gerstäcker hebt 

                                                 
83  Gerstäcker 1853, 263. 
84  Vgl. ebd., 342, 363–385, 450-452. Vgl. auch seine Beschreibung des Alkoholkonsums 

der Insulaner, 435f. 
85  Vgl. ebd., u.a. 427-433; zur Landschaft insgesamt 337. 
86  Ebd., 371, im Gesamtkontext: 371-373. 
87  Ebd., S. 371: „Oben waren es würdige, allerdings etwas braun aussehende Mitglieder 

der menschlichen Gesellschaft, […].“ Zur Abwertung der Hautfarbe vgl. bereits oben, 
Anm. 42. 

88  Vgl. ebd., u.a. 378-380, 382f. 



40   Christine Eickenboom 

 

dabei besonders ihre blitzenden und funkelnden Augen hervor89 und 
zitiert einen der französischen Männer mit den Worten „wenn man die 
wilden Dirnen sich selbst überläßt, haben sie den Teufel im Leib.“90 Das 
Stereotyp der Faulheit der Insulaner bestätigt sich ihm, als er versucht, auf 
dem Markt von Papetee vor seiner Abreise nach Sydney Lebensmittel 
einzukaufen: Auf Grund der „Faulheit der Indianer“ 91 kann er seine Erle-
digungen nicht wie gewünscht tätigen. 
Romantische Gefühle entstehen erst wieder beim Abschied von Tahiti 
und damit von der Südsee überhaupt: 

Vorbei! – wonach ich mich die langen trostlosen Monate in Californien so 
heiß gesehnt – die rauschenden Palmen der Südsee sie lagen dahinten und 
noch inmitten des romantischen Lebens derselben, wo noch hie und da 
die dunklen Kuppen ihrer schönen Berge am Horizonte wie schmale düs-
tere Streifen lagen, […].92 

Zum Abschied setzt sich Gerstäcker selbst kritisch mit der Frage der 
Übereinstimmung seiner Erwartungen und Erfahrungen auseinander: 

Und haben die Inseln all jene Erwartungen befriedigt, die ich von ihnen 
gehegt? – hab‘ ich in ihnen das Ideal gefunden, das ich zu finden glaubte – 
lag jener Zauber über ihnen, der seit ich als Knabe den Robinson Crusoe 
gelesen mich oft nicht schlafen ließ und mir das gewissermaßen zum Ziel 
meines Lebens stellte „unter Palmen zu wandeln?“ 
Ja und Nein! die reichste Phantasie kann sich das Land nicht schöner den-
ken als es ist, die Menschen nicht lieber und gutmüthiger, den Himmel 
nicht reiner – aber möchte ich dort leben für immer – möchte ich dort 
meinen Wohnort aufschlagen, abgeschnitten von der übrigen Welt, mit 
nur dieser wundervollen Natur um mich her, und den, einfach in den Tag 
hinein lebenden Indianern? – Nein, ich konnte mich mit dem Gedanken 
nicht befreunden, und so schön und herrlich diese Palmen dastehen, so 
golden die saftigen Orangen aus dem dunklen Laub hernieder glühn – wie 
der Baum heute steht, so steht er das ganze Jahr, nicht Blatt und Farbe än-
dert er, oder wenn das geschieht, so unmerklich, wir selber sehen den Un-
terschied nicht, und das Auge verlangt zuletzt nach Ruhe – es will eine 
Pause haben zu bewundern – es will diese Schönheit wieder vergehen und 

                                                 
89  Vgl. ebd., 349. 
90  Ebd., 349. 
91  Ebd., 460. 
92  Ebd., 466. 



Friedrich Gerstäcker und das koloniale Projekt   41 

dann auf’s Neue erstehen sehen. […], und diese Schönheit, die uns zuerst 
entzückt und mit Bewunderung füllt, übersättigt zuletzt das Herz, […].93 

Am Ende erkennt Gerstäcker in einem Übermaß an Erfüllung paradiesi-
scher Vorstellungen die Ursache für eine Übersättigung, die seiner Mei-
nung nach den Europäer nicht dauerhaft glücklich machen kann. Entspre-
chend formuliert er, dass die Inseln ihren eigentlichen Bewohnern vorbe-
halten bleiben sollten: „Diese Plätze hat der liebe Gott als Wohnort für ein 
gemüthliches stilles Volk geschaffen, und sie taugen nicht für eine dorthin 
gewaltsam importirte Cultur.“94 Dieser ‚Verzicht‘ basiert nicht auf huma-
nitären Überlegungen, sondern auf der Erkenntnis, dass „diese Plätze“ 
bzw. das sorglose Leben an ihnen sich nicht als dauerhaft angenehm er-
weisen, wenn der Besucher in Folge fortgeschrittener Zivilisation nicht 
mehr den Status des naiv-kindlichen Bewohners einnehmen kann.95 
Nicht der Wunsch nach der Erhaltung des Lebensraums der Südseeinsu-
laner, sondern die Erkenntnis, dass die Realität nicht mit dem Kindheits-
traum korreliert, führt Gerstäcker zu dieser Aussage.96 
 
V Kritik als Kompensation von Verlustgefühlen 
 
Friedrich Gerstäckers Reisebeschreibung aus der Südsee macht deutlich, 
dass die Rolle des  Reisenden eng mit den vorgefundenen Möglichkeiten 
verknüpft ist: Scheint die europäische Idee vom Paradies in der Südsee 
erfüllbar, agiert er entsprechend. Damit wird gleichzeitig die zweite Rolle, 

                                                 
93  Ebd., 467. 
94  Ebd., 473. 
95  Vgl. hierzu insbesondere Gerstäckers Schilderung eines Frühstücks, an dem er teil-

nimmt und bei dem er anmerkt, dass Melville sein Erlebnis eines solchen zwar be-
schrieben, das nüchterne Ende aber weggelassen hat (ebd., 307: „Melville hat aber nun 
beschrieben, wie das Mahl aussah als sie sich hinsetzten, und darin lag die Poesie - aber 
er hat weggelassen, wie es aussah als sie ziemlich oder ganz fertig waren, und da kam 
die Prosa.“ Vgl. auch sein Fazit 308-310). Vgl. auch Weller 2015, 320. 

96  Dürbeck stellt fest, dass Gerstäcker in Tahiti kein Beispiel einer geglückten Umsied-
lung anführt, was „als Beleg für seine desillusionierende Intention in Bezug auf Eska-
pismus und Zivilisationsflucht gelten [kann]“ (Dürbeck 2007, 303). Dieses Ergebnis ih-
rer Analyse bestätigt, dass es sich hier keineswegs um eine grundsätzliche Absage an 
entsprechende Wunschvorstellungen bzw. ihre Umsetzung handelt. Die Ursache für 
Gerstäckers Einschätzung basiert darauf, dass ein funktionierendes Paradies auf Grund 
von Missionierung und anderen zivilisatorischen Einflüssen einfach nicht (mehr) vor-
gefunden wird. 



42   Christine Eickenboom 

 

die des Kolonialkritikers, relativiert, denn als solcher tritt der Reisende 
lediglich dann auf, wenn sein Kindheitstraum nicht mehr erfüllbar er-
scheint, weil andere ihn vor ihm verdorben haben. Die Kritik an der Mis-
sionierung und dem Einfluss der bereits ansässigen Europäer bezieht sich 
zwar auf die Veränderung des Lebensraums Südsee und die Einschrän-
kung der natürlichen Lebensbedingungen, zielt aber in erster Linie nicht 
auf die Auswirkungen für die indigene Bevölkerung, sondern auf die Kon-
sequenz der nicht mehr vorhandenen Möglichkeit für den Reisenden 
selbst, (s)ein Paradies zu finden. Sein eigenes Agieren exakt nach den 
Mustern derer, die ihm das Paradies seiner Kindheit verdorben haben – 
der Überlegenheitsgestus gegenüber den als Kinder beschriebenen Indi-
genen, der als Geschenkaustausch beschriebene Warenhandel, die allge-
mein erotisierte Wahrnehmung indigener Frauen – weist ihn als den Ko-
lonisator aus, von dem er sich mit seiner Kritik distanzieren will. 
Es entsteht das Bild eines Raumes, in dem der europäische Südseetraum 
angesiedelt ist, und dessen äußeren Rand die für den europäischen Traum 
bereits verlorenen Inseln bilden. In der Mitte aber befindet sich ein noch 
existierendes Paradies, bestehend aus den Inseln Maiao und vor allem 
Imeo. Im Verlauf seiner Reise dringt Gerstäcker gleichsam von außen 
durch die bereits verlorenen Sandwichinseln in dieses noch bestehende 
Paradies ein und verlässt es wieder über das ebenso bereits verlorene Ta-
hiti. In diesen äußeren Randzonen, die als ein den paradiesischen Kern 
umgebender Ring erscheinen, tritt Gerstäcker als Zivilisations- und, stär-
ker noch im Fall von Tahiti, als Missionierungskritiker auf. Dagegen wer-
den die Inseln Maiao und Imeo unter Rückgriff auf den Südseemythos als 
bestehende Paradiese wahrgenommen und bilden den ‚unverdorbenen‘ 
Kern dieses Raumes. Die mithilfe einer rhetoric of othering ins Spiel ge-
brachten Mytheme, Freiheit von Arbeitszwängen, attraktive Frauen und 
sexuelle Freizügigkeit, erhöhen noch die Anziehungskraft der paradiesi-
schen Inseln für die Leser.97 Gerade an diesem Punkt werden Unterschie-
de zwischen Tahiti-Roman und Reisebericht deutlich. So erkennt 
Dürbeck in Tahiti eine kritische Sicht auf die Verbindungen zwischen 

                                                 
97  Dem entspricht Antje Harnischs Feststellung, dass „[m]ehr als die Kolonialherrschaft 

[…] die christliche Religion und die Missionare für jene Entfremdung verantwortlich 
gemacht [werden], die der Reisende in der zeitgenössischen Inselgegenwart erfährt“ 
(Harnisch 2007, 193). 



Friedrich Gerstäcker und das koloniale Projekt   43 

Europäern und Insulanerinnen.98 Im Reisebericht dagegen erfolgt keine 
ablehnende Beurteilung dieser Mischehen. Im Gegenteil werden sie hier 
als eine Möglichkeit, sich einen Platz im Paradies zu sichern, aufgezeigt.99 
Viele der auf Tahiti lebenden Franzosen seien mit Insulanerinnen verhei-
ratet, was Gerstäcker rein informativ mitteilt.100 Die in Tahiti von 
Dürbeck ausgemachte „Monotonie des Inseldaseins“101 entspricht zwar 
dem im Reisebericht geäußerten Vorbehalt gegenüber einem Leben auf 
den Inseln, stellt aber keineswegs einen grundsätzlichen Einwand gegen 
Verbindungen zwischen Europäern und Insulanerinnen dar. Insgesamt 
handelt es sich um ein eher knapp behandeltes Thema, das nur in wenigen 
Einzelbeispielen zur Sprache kommt und den allgemeinen Lebensbedin-
gungen zugerechnet wird. Gerstäcker selbst befindet sich seinem Reisebe-
richt nach auf Maiao und Imeo fast ausschließlich in Gesellschaft von 
Gruppen junger Frauen, die ihn bewundern und zum Bleiben bewegen 
wollen.102 Gerade der sexuelle Aspekt der Begegnung kennzeichnet die 
den Besucher leitende Einstellung als offensichtlich kolonialgeprägt.103 
Vor allem der intertextuelle Bezug zu Lalla Rookh ist im Hinblick auf Ger-
stäckers Prägung und seine diesbezüglichen Schilderungen aufschluss-
reich, erinnern diese Gruppen (beispielsweise in Verbindung mit den 
stark sexuellen Momenten in der Schilderung des Tanzes auf Imeo oder 
den Beschreibungen der Picknicks) doch sehr an orientalische Märchen 
von Haremsdamen und einem Frauenbild, das der (erotischen) Unterhal-
tung der Männer dient. Und wie an seiner Freude über die orientalische 

                                                 
98  Vgl. Dürbeck 2007, 289, 294-296. 
99  Vgl. Gerstäcker 1853, 167. 
100 Vgl. ebd., 454. 
101 Dürbeck 2007, 294. Die anderen beiden von Dürbeck im Roman herausgearbeiteten 

Positionen finden sich im Reisebericht nicht. 
102 Vgl. Gerstäcker 1853, 324, 228, 311, 230. 
103 Vgl. Zantop 1999, 10f. Weller dagegen deutet Gerstäckers Motivation in der Begeg-

nung mit den Frauen im Gegensatz zur Argumentation hier nicht als erotisches Inte-
resse, sondern als „freundschaftlich-kameradschaftlichen“ Umgang, vgl. Weller 2015, 
319. Nach Ansicht der Verf. ist aber ein persönliches Interesse an tatsächlichem sexuel-
lem Kontakt nicht ausschlaggebend, um dieser „Ur-Fiktion“ (Zantop 1999, 10) anzu-
hängen, vielmehr zeichnet sich diese gerade durch ihre allgemeingültige, nicht indivi-
duelle, Gegenwart im Verhaltensrepertoire des europäischen Reisenden aus. Hierfür 
spricht auch die angesprochene anonyme und gleichzeitig homogenisierende Darstel-
lung der Frauen, die unabhängig von der Intensität der Kontakte keinen Namen tragen, 
vgl. Anm. 51. 



44   Christine Eickenboom 

 

Romanze Lalla Rookh hält er trotz der mehrheitlich negativ gewonnenen 
Eindrücke an seinem konstruierten kolonialdiskursiven Bild fest: Auf 
seiner weiteren Reise benutzt er Mytheme des Südsee-Diskurses, um 
seine Ablehnung der australischen Ureinwohner zu verdeutlichen. In 
Band 4 seines Reiseberichtes, in dem er die Erlebnisse während seines 
Aufenthaltes auf dem australischen Kontinent schildert, schreibt er:  

O mein schönes Imeo mit deinen Palmen und Guiavenschatten, mit dei-
nen Orangen und Brodfrüchten, und deinen lieben freundlichen, schlan-
ken und reinlichen Bewohnern – die Männer mit den offenen Gesichtern 
und kräftigen Gestalten, die Frauen mit den klaren schwimmenden Au-
gen, den üppigen, glatt gekämmten und geölten Haaren und dem freundli-
chen Lächeln; und von dort wie mit einem Zauberschlag hierher ver-
pflanzt zwischen die ewigen trostlosen Gummibäume und zwischen das 
schwarze, schmutzige, heimtückische, mordlustige Volk dieser Wälder – 
der Abstand war zu entsetzlich.104 

Er erinnert sich und seine Leser im weiteren Verlauf also nicht an die 
kritischen Eindrücke, die er gewonnen hat, sondern an die paradiesischen 
Zustände und tradiert so im kolonialen Diskurs weiter die Idee der para-
diesischen Südsee.  
Durch die intertextuellen Bezüge wird deutlich, dass das Bild, welches 
Gerstäcker mitbringt und tradiert, wenig mit Realität zu tun hat, sondern 
auf den europäisch geprägten Ideen der Fremde basiert. So können offen-
sichtlich erscheinende Interaktionen wie der Tausch von Waren als groß-
zügiges Verteilen mitgebrachter Geschenke gedeutet oder kolonialisti-
sches Verhalten mit stereotypen Argumenten wie der kindlich-naiven 
Einstellung der unzivilisierten Völker gerechtfertigt werden. Die Diskre-
panz zwischen einer vermeintlich umfassenden Bewunderung des freien 
Lebens und der Verurteilung von Unterschieden zum europäischen Ord-
nungsdenken beispielsweise scheint dem Besucher selbst gar nicht aufzu-
fallen. Entsprechend wird die gesellschaftliche Relevanz des Verlusts an 
Ursprünglichkeit weniger stark betont als die persönlichen Verlusterfah-
rungen. Während die Kritik an den Folgen des Zivilisationskontaktes im 
Roman viel Raum beansprucht,105 ist sie im Reisebericht Ergebnis einer 

                                                 
104 Gerstäcker 1854, 86. 
105 Vgl. Dürbeck 2007, 292-294, 297-301. 



Friedrich Gerstäcker und das koloniale Projekt   45 

Kompensation von Verlustgefühlen. Solange es sich noch um ein schein-
bar tatsächlich erreichbares Paradies handelt, formuliert Gerstäcker hier 
deutlich unkritischer bzw. sogar befürwortend. Dies zeigt sich auch in 
seiner Zusammenfassung für den Auswanderungswilligen am Ende seiner 
Ausführungen, in der er nüchtern Vor- und Nachteile zusammenfasst und 
die Frage stellt, ob ‚der Deutsche‘ hier glücklich sein kann. Während er 
seine abschlägige Antwort mit der weiten Entfernung und der Enge der 
Inseln begründet, hebt er an anderen Stellen die Reichtums- und Erfolgs-
chancen deutlich hervor.106 Dass dadurch wiederum der Untergang der 
paradiesischen Ursprünglichkeit beschleunigt wird, gehört zu den charak-
teristischen Paradoxien von Gerstäckers Projekt. 
 
 
Literaturverzeichnis 
 

Ashcroft, Bill; Griffiths, Gareth; Tiffin, Helen: Post-colonial studies. 
The key concepts. 2. Aufl. London/New York 2009. 

Dürbeck, Gabriele: Stereotype Paradiese. Ozeanismus in der deutschen 
Südseeliteratur. Tübingen 2007 (= Studien und Texte zur Sozialge-
schichte der Literatur, Bd. 115). 

Dürbeck, Gabriele: „‚Meine wilden nackten Freunde im Stillen 
Meer.‘ Ethnographie und Realismus in der deutschen Südseelitera-
tur“, in: Magie der Geschichten: Weltverkehr, Literatur und Anthro-
pologie in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts, hrsg. v. Michael 
Neumann und Kerstin Stüssel, Konstanz 2011, 93-111. 

Eickenboom, Christine: „Friedrich Gerstäckers und Hermann 
Becklers Reisebeschreibungen aus Australien“, in: Die Welt auf 
Deutsch: Fremdenbilder und Selbstentwürfe in der deutschsprachigen 
Literatur und Kultur, hrsg. v. Andrea Bandhauer, Tristan Lay, Yixu 
Lü, Peter Morgan, St. Ingbert 2017a (= Transpositionen/ Trans-
positions), 315-332. 

                                                 
106 Vgl. Gerstäcker 1853, 468–473. Vgl. hierzu auch die Äußerung zur Reiseabsicht S. 104-

105 bzw. oben, Anm. 21. 



46   Christine Eickenboom 

 

Eickenboom, Christine: „Ich dachte mir Australien so schön und frei“. 
Fremde Welt – bekannte Utopie? Über die Wahrnehmung Australiens in 
der deutschen Literatur der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts. 
Würzburg 2017b.  

Gerstäcker, Friedrich: Reisen. Dritter Band. Die Südsee-Inseln. 
Stuttgart und Tübingen 1853. 

Gerstäcker, Friedrich: Reisen. Vierter Band. Australien. Stuttgart und 
Tübingen 1854. 

Gerstäcker, Friedrich: Die beiden Sträflinge. Australischer Roman. 
Erster Band. Leipzig 1857. 

Gerstäcker, Friedrich: „Geschichte eines Ruhelosen“, in: Die 
Gartenlaube 16 (1870), 244-247. 

Hall, Anja: Paradies auf Erden? Mythenbildung als Form von Fremd-
wahrnehmung: Der Südsee-Mythos in Schlüsselphasen der deutschen 
Literatur. Würzburg 2008 (= Epistemata, Reihe Literaturwissen-
schaft. Bd. 638). 

Harnisch, Antje: „Auf den Spuren des Utopischen: Friedrich 
Gerstäckers Reisen“, in: Positive Dialektik. Hoffnungsvolle Momente in 
der deutschen Kultur. Festschrift für Klaus L. Berghahn zum 70. 
Geburtstag, hrsg. v. Jost Hermand. Oxford [u.a.] 2007, 185-198. 

Japp, Uwe: „Aufgeklärtes Europa und natürliche Südsee“, in: Reise 
und Utopie. Zur Literatur der Spätaufklärung, hrsg. v. Hans Joachim 
Piechotta. Frankfurt am Main 1976, 10-56. 

Löhner, Elisabeth: „Tahiti“. Ein Wunschbild. Von G. Forster bis Fr. 
Gerstäcker. Phil. Diss. masch., Wien 1940. 

Maler, Anselm: „Exotische Hütten. Im Paradies des Populärromans 
zwischen Restauration und Revolution“, in: Literatur ist Utopie, 
hrsg. v. Gert Ueding. Frankfurt am Main 1978, 189-219. 



Friedrich Gerstäcker und das koloniale Projekt   47 

Maler, Anselm: „Friedrich Gerstäcker und die Südseelegende seiner 
Zeit“, in: Ausbruch und Abenteuer. Deutsche und englische Abenteuer-
literatur von Robinson bis Winnetou: Ausstellungskatalog, hrsg. v. 
Kevin Carpenter, Bernd Steinbrink u. Dennis Butts. Oldenburg 
1984, 83-88. 

Maler, Anselm: „Deutsche Südseebilder. Von der arkadischen 
Vision zum ethnographischen Realismus“, in: Galerie der Welt. 
Ethnographisches Erzählen im 19. Jahrhundert, hrsg. v. Anselm Maler 
u. Sabine Schott, Stuttgart 1988, 83-96. 

Melville, Herman: Omoo oder Abenteuer im Stillen Ocean mit einer 
Einleitung, die sich den „Marquesas-Inseln“ anschließt und Toby’s 
glückliche Flucht enthält. Aus dem Englischen von Friedrich 
Gerstäcker. Leipzig, 1847. 

Ostwald, Thomas: Friedrich Gerstäcker. Leben und Werk: Biographie 
eines Ruhelosen. Braunschweig, 2007. 

Pratt, Mary Louise: “Scratches on the Face of the Country; or, What 
Mr. Barrow Saw in the Land of the Bushmen”, in: Critical Inquiry 
12 (1985), 119-143. 

Remy, Karl Heinz: Primärbibliographie Friedrich Gerstäcker. 
www.friedrich-gerstaecker.de/biobib/gerbib.htm (09.10.2017). 

Said, Edward W.: Orientalismus. Frankfurt am Main/Berlin/Wien 
1981. 

Schott-Tannich, Sabine: Der ethnographische Abenteuer- und 
Reiseroman des 19. Jahrhunderts im Urteil der zeitgenössischen Rezen-
senten. Phil. Diss. masch., Kassel 1993. 

Schwarz, Thomas: Ozeanische Affekte. Die literarische Modellierung 
Samoas im kolonialen Diskurs. Berlin 2015. 

Steinbrink, Bernd: „Friedrich Gerstäcker“, in: Deutsche Dichter. 
Band 6 Realismus, Naturalismus und Jugendstil, hrsg. v. Gunter E. 
Grimm und Frank Rainer Max. [Nachdr.]. Stuttgart 1999 (= Universal-
Bibliothek 8616), 45-50. 



48   Christine Eickenboom 

 

Voigt, Johannes H.: Australien und Deutschland. 200 Jahre Begeg-
nungen, Beziehungen u. Verbindungen. Hamburg 1988. 

Weller, Christiane: Das fremde Ich. Begegnungen im pazifisch-
australischen Raum. St. Ingbert 2015 (= Transpositionen: Austra-
lische Studien zur deutschen Literatur, Philosophie und Kultur / 
Transpositions: Australian Studies in German Literature, 
Philosophy and Culture 6). 

Zantop, Susanne: Kolonialphantasien im vorkolonialen Deutschland 
(1770-1870). Berlin, 1999 (= Philologische Studien und Quellen 
158). 



Frank Vorpahl 

 

Ulu im Umu: Von Forsters Brodbaum  

zu Global Breadfruit 

 

 
Der Begründer der Fachrichtung Kulinarische Ethnologie an der Frankfur-
ter Goethe-Universität, Marin Trenk, feiert Georg Forster in seinem 
jüngst erschienenen Streifzug durch unser globalisiertes Essen als rühmli-
che Ausnahme.1 Mit Forster sei er endlich einmal auf einen frühen Süd-
see-Reisenden gestoßen, dem die Essprovinz Ozeanien imponiert habe: 
„Kaum hatten in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts Bougainville und 
Captain Cook die Inselwelt des Pazifik erkundet, wurde der Region ein 
rares Kompliment aus europäischem Munde zuteil: Hier schmecke etwas 
besser als zu Hause.“2 Es war vor allem die Zubereitung der Speisen im 
Erdofen, von der Georg Forster in seiner Reise um die Welt schwärmte.  
Tatsächlich zieht sich Forsters Bewunderung für die polynesische Küche 
durch seinen gesamten Reisebericht und kommt dabei besonders gern auf 
die Kombination zweier Südseespezialitäten zu sprechen: umu und ulu, 
den schon erwähnten Erdofen (umu) und die Brotfrucht (ulu). Er schreibt: 
„Wir fanden die Tahitische Zubereitung der Brodfrucht, die […] vermit-
telst heißer Steine in der Erde gebacken wird, unendlich besser als unsre 
Art sie zu kochen.“ (AA II, 236)  
Dass der Kulinar-Ethnologe Trenk Georg Forster ein „erstaunliches Lob“ 
bescheinigt, das „wahrlich Seltenheitswert“ habe, macht zugleich die 
Kehrseite deutlich: Der Ethnologe stieß beim Durchstöbern historischer 
Reiseberichte nur selten auf Weltreisende, die die außereuropäische Kü-
che für erwähnenswert oder gar lobenswert hielten. Georg Forster – die 
rühmliche Ausnahme im kolonialen Diskurs? Tatsächlich sind seine Ur-
teile über Außereuropa mitunter widersprüchlich. Bleiben wir beim Kuli-

                                                 
1  Trenk 2015, 239f. 
2  Ebd. 



50   Frank Vorpahl 

 

narischen, so muss man nur einmal in Georg Forsters Aufsatz Über Le-
ckereyen von 1789 hineinlesen. Da heißt es:  

Nur der Europäer kann […] bestimmen, was ein Leckerbissen sey, denn 
nur er ist vor allen andern Menschen im Besitz eines feinen unterschei-
denden Organs, und einer durch vielfältige Uebung erhöhten Sinnlichkeit, 
[…] Ihm fröhnen alle Welttheile mit ihren Erzeugnissen […]. Er allein un-
terscheidet und classificirt die verschiedenen Arten des Geschmacks, […] 
mit andern Worten: er (der Europäer – d. V.) hat wirklich einen leckeren 
Gaumen, und neben seinen Gastmälern besteht der Genuß, selbst einer 
chinesischen Tafel nur in einer unfläthigen Fresserey. (AA VIII, 168)  

Ich habe Marin Trenks Lob für Georg Forster und das vollmundig euro-
zentrische Zitat aus Forsters Leckereyen an den Anfang gestellt, weil es die 
Fragestellung zuspitzt, die sich bei Überlegungen über Georg Forster in 
postkolonialer Perspektive grundsätzlich stellt, nämlich: Inwieweit hat 
Georg Forster als einer der ersten europäischen Universalgelehrten mit 
globalem Welterfahrungshorizont Anteil an der Legitimierung und Etab-
lierung der weltweiten kulturellen Hegemonie der Europäer. Aufschluss-
reich ist Forster als intellektueller Akteur umso mehr, als das ideologische 
Stereotypen-Korsett des Westens, das Edward Said als koloniale Herr-
schaftsinstitution mit dem Begriff des Orientalismus gefasst hat, sich als 
kanonisches Gesamtkonzept Ende des 18. Jahrhunderts erst herausbildet, 
wie Said betont:  

Nimmt man das späte 18. Jahrhundert als grob umrissenen Ausgangs-
punkt, so lässt sich Orientalismus als eine umfassende Institution für die 
Beschäftigung mit dem Orient diskutieren und analysieren […] Ohne Ori-
entalismus kann man die unglaublich systematische Disziplin nicht ver-
stehen, mit Hilfe derer es der europäischen Kultur gelang, den Orient po-
litisch, gesellschaftlich, militärisch, ideologisch, wissenschaftlich und ima-
ginär in der an die Aufklärung anschließenden Epoche zu organisieren.3 

Meine These: Trotz der Widersprüche, bei aller Ambivalenz, gibt es in den 
Schriften Georg Forsters eine eindeutige Tendenz, den europäischen 
Dominanzanspruch zu unterlaufen. Ich möchte das im Folgenden anhand 
von Forsters Blick auf die „Anderen“ in Polynesien zeigen, insbesondere 

                                                 
3  Vgl. Said 1978, 3. Mit Orient wird hier auch der pazifische Raum als Schauplatz koloni-

aler Expansion erfasst. 



Ulu im Umu: Von Forsters Brodbaum zu Global Breadfruit   51 

in Forsters intensiver Beschäftigung mit ihrem Grundnahrungsmittel – 
ulu – der Brotfrucht. Dies auch, weil Forster der Agro- und Hortikultur 
einen besonderen Stellenwert in der zivilisatorischen Entwicklung der 
Menschen einräumt: 

Die Geschichte der Erzeugnisse des Erdbodens ist tief und innig in die 
Schicksale der Menschen und in den ganzen Umfang ihrer Empfindun-
gen, Gedanken und Handlungen verwebt. Das Reich der Natur gränzt mit 
dem Bezirk einer jeden Wissenschaft, und es ist unmöglich jenes zu über-
sehen, ohne zugleich in diese hinüber zu blicken. (AA VI, Bd. 1, 80) 

Nun begegnet man in der postkolonialen Diskursanalyse den Urhebern 
der großen europäischen Reiseberichte – ebenso wie den Enzyklopädisten 
vom Schlage eines Diderot – mit gehöriger Skepsis. Wohl zu Recht, um 
auf Forsters Verdikt „Nur der Europäer […] kann bestimmen, was ein 
Leckerbissenn sey“ zurückzukommen. Wer nach archetypischen Mustern 
eines eurozentrischen Weltbildes sucht, wird sie bei Georg Forster selbst-
redend finden, denn natürlich ist er – sind beide Forsters: Vater und Sohn 
– Kinder ihrer Zeit: Aufklärer, Vernunftanbeter, Wissenschaftsgläubige – 
Akteure eines europäischen Welterkennungsnetzwerks. Als solche wirken 
sie publizistisch unermüdlich in die gelehrte Welt hinein. Nach ihrer drei-
jährigen Reise um die Welt an Bord von Captain Cooks Schiff sind sie 
zudem die meistgereisten Deutschen ihrer Zeit. Wer, wenn nicht sie, hätte 
die Kompetenz, zu vergleichen, zu klassifizieren, zu urteilen, zu werten: 
„Il fault au voyageur un but & du genie“ heißt nicht zufällig ein von Johann 
Reinhold Forster gern zitiertes Motto, das einen engen Zusammenhang 
von Geist und Reisen behauptet.4  
Als Cooks Reisebegleiter hat Georg Forster aber nicht nur die privilegier-
te Position eines Ausdeuters der bedeutendsten britischen Entdeckungs-
fahrt des 18. Jahrhunderts inne, sondern besitzt so genügend Reputation, 
um auch andere europäische Expeditionen rund um den Globus zu kom-
mentieren – sei es als Autor oder Übersetzer.5 Fast zwei Jahrzehnte lang 
verfügt Georg Forster so über eine nicht geringe Deutungshoheit, was 

                                                 
4  Vermutlich von J. R. Forster zitiert aus den poetischen Abhandlungen Friedrich des 

Großen (vgl. Friedrich II. 1860, 83). 
5  So übersetzte und veröffentlichte Georg Forster etwa William Bligh’s Reise in das Süd-

meer, den ersten Bericht über die Meuterei auf der Bounty in Deutschland, der 1791 im 
Magazin von merkwürdigen neuen Reisebeschreibungen erschien (vgl. Bligh 1791, 18f.). 



52   Frank Vorpahl 

 

ferne Länder und fremde Kulturen angeht. Wie Georg Forster davon Ge-
brauch macht, wird grundlegend im Reisebericht des 22-Jährigen deut-
lich.  
In seiner Reise um die Welt finden sich zunächst die üblichen Versatzstücke 
der abendländischen Erzählungen von der Fremde. Es geht um Kanniba-
lismus – hier vor allem auf Neuseeland (vgl. AA II, 402ff.). Und die sexuel-
le Freizügigkeit der Südsee-Insulanerinnen – hier besonders auf Tahiti:  

Mit alle dem bleibt es immer ein sonderbarer Zug in dem Character der 
südlichen Insulaner, dass unverheirathete Personen sich ohne Unterschied 
einer Menge von Liebhabern preis geben dürfen! Sollten sie denn wohl 
erwarten, dass Mädchen, welche den Trieben der Natur Gehör und freyen 
Lauf gegeben, bessere Weiber würden als die unschuldigen und eingezo-
genern? (AA II, 363) 

Immerhin: der Aufklärer Forster fragt – nach Vernunftsgründen. Auch 
hebt ihn von anderen Reisechronisten seiner Zeit und seinen Vorgängern 
ab, dass er etwa in seinen Reflexionen über den Kannibalismus der Maori 
sofort den Vergleich zu den barbarischen Kriegspraktiken in Europa her-
anzieht:  

Wir selbst sind zwar nicht mehr Cannibalen, gleichwohl finden wir es we-
der grausam noch unnatürlich zu Felde zu gehen und uns bey Tausenden 
die Hälse zu brechen, blos um den Ehrgeiz eines Fürsten, oder die Grillen 
seiner Maitresse zu befriedigen […] Ist es aber nicht Vorurtheil, daß wir 
vor dem Fleische eines Erschlagnen Abscheu haben, da wir uns doch kein 
Gewissen daraus machen ihm das Leben zu nehmen? […] Was ist der Neu-
Seeländer, der seinen Feind im Kriege umbringt und frißt, gegen den Eu-
ropäer, der, zum Zeitvertreib, einer Mutter ihren Säugling, mit kaltem 
Blut, von der Brust reißen und seinen Hunden vorwerfen kann? (AA II, 
407) 

Georg Forster verweigert so die moralische Herabsetzung der Maori-
Kultur und schiebt damit der Beschwörung einer zivilisatorischen Über-
legenheit der Europäer einen Riegel vor.  
Ungewöhnlich auch Georg Forsters Umgang mit dem Topos der sexuel-
len Freizügigkeit der Frauen Tahitis. Hier konterkariert Forster das Bild 
der liebeshungrigen Aphrodite, das der französische Seefahrer Bougain-



Ulu im Umu: Von Forsters Brodbaum zu Global Breadfruit   53 

ville heraufbeschworen hatte.6 Als Übersetzer des Bougainvilleschen Rei-
seberichts aus dem Französischen ins Englische kannte Forster dessen 
erotische Schwärmerei en détail.7 Statt also wie Bougainville mythische 
Männerphantasien zu bemühen, sucht Georg Forster nach rationalen 
Erklärungen dafür, warum sich so viele Insulanerinnen bereitwillig mit 
den britischen Matrosen einlassen. In seiner Reise um die Welt kommt er 
zu dem Schluss, dass die Frauen Tahitis ihren Körper zum einen als 
Tauschobjekt anbieten, um an europäische Waren zu kommen, an die in 
Polynesien unbekannten Baumwoll- und Leinenstoffe zum Beispiel (vgl. 
AA II, 223), oder an Nägel oder Äxte für ihre Männer (vgl. ebd.). Zudem 
aber hält Forster ein besonderes Phänomen fest: Dass nämlich Kinder mit 
hellerer Hautfarbe auf Tahiti die Chance haben, direkt in die Königskaste 
aufzurücken (vgl. AA II, 273). Daher das Verlangen junger Tahitianerin-
nen nach den hellhäutigen britischen Matrosen. Sozialer Aufstieg aber ist 
ein auch in Europa nachvollziehbares Motiv – der Mythos der Wollust 
mithin entzaubert.  
Wie in Bezug auf den Kannibalismus relativiert Forster das wilde Treiben 
auf Tahiti durch einen Blick zurück nach England: Ihm sei es so vorge-
kommen, schreibt Forster, „als ob wir nicht zu Tahiti, sondern zu Spithead 
vor Anker gelegen hätten“ (AA II, 408). 
„Die Tahitischen Buhlerinnen“ seien „im Grunde minder frech und aus-
schweifend als die gesittetern Huren in Europa.“ Damit aber bestreitet 
Forster einmal mehr die moralische Überlegenheit der Europäer gegen-
über den „Anderen“ (ebd.). Genauer: der 18-jährige Pfarrerssohn hält die 
einen für so verderbt wie die anderen.  
Natürlich lassen sich in Forsters Reise um die Welt auch Gegenbeispiele 
finden, man denke nur an seine kaum verhehlte Abscheu vor den Urein-
wohnern Feuerlands. Als Autor der Reise um die Welt legte Georg Forster 

                                                 
6  Jean-Antoine Watteau schuf 1717 mit seinem Gemälde L'Embarquement pour Cythère 

ein besonders populäres Werk, das freizügige Damen im Liebesspiel auf Kythira, der 
„Insel der Aphrodite”, imaginierte. Als der Seefahrer Bougainville Tahiti 1768 erstmals 
für die französische Krone in Besitz nahm, knüpfte er an Watteau an und nannte die 
Insel Île de la Nouvelle Cythère. Indem er Tahiti eine „neu-kytherische Insel” nannte, be-
feuerte er den Mythos der sexuellen Libertinage der Tahitianerinnen (vgl. Bougainville 
1771, 156).  

7  Georg Forsters Übersetzung erschien 1772 unter dem Namen seines Vaters 
(vgl. Bougainville 1772, 3). 



54   Frank Vorpahl 

 

das antiken-berauschte Schönheitsideal der Aufklärungsära nicht nur auf 
die physische Beschaffenheit der eben entdeckten Männer und Frauen an, 
sondern beurteilte auch den Wohlklang der Sprache nach diesem Muster. 
So schrieb er von der unangenehmen Stimme und über das „häßliche, 
stets offene Maul“ der „Pesseräh“ an den Küsten Feuerlands, die ihn 
schaudern ließen (vgl. AA III, 381). „Diese Züge machten zusammen ge-
nommen, das vollständigste und redendste Bild von dem tiefen Elend aus, 
worinn dies unglückliche Geschlecht von Menschen dahinlebt“, hielt er 
fest (ebd.).  
Das Grußwort „Pesseräh“ – für Georg Forster war es nicht nur eine Vo-
kabel mehr auf der Wortliste, sondern diente ihm, entgegen seiner sonsti-
gen Maxime, zur Bezeichnung des ganzen Volkes. Dagegen entging ihm, 
dass sich die Bewohner Feuerlands am Kap Hoorn selbst keineswegs Pes-
seräh, sondern Yamaná nannten. 
Doch bilden solche „Tiefpunkte“ in der Wahrnehmung und Deutung des 
„Fremden“ in Forsters Reisebericht die Ausnahme. Die Tendenz, dem 
Anderen auf Augenhöhe zu begegnen, ist unzweideutig. In seinem 1787 in 
Wilna verfassten Essay James Cook der Entdecker postulierte Forster diese 
seine grundlegende Einsicht, nämlich:  

daß die Natur des Menschen zwar überall klimatisch verschieden, aber im 
ganzen, sowohl der Organisation nach, als in Beziehung auf die Triebe 
und den Gang ihrer Entwickelung, spezifisch dieselbe ist.8  

Einerseits ist da der Glaube an die Idee der Gleichheit, die Forster sich 
hier ein Jahrzehnt vor der französischen Revolution im intellektuellen 
Diskurs seiner Zeit zu eigen macht. Hinzu tritt ein nicht weniger wichti-
ges Vermögen, nämlich: die originäre Leistung der fremden Kultur zu 
erkennen und anzuerkennen, sie zu würdigen.  
Ein Paradebeispiel dafür ist Forsters intensive Beschäftigung mit der 
Brotfrucht, die uns heute als ein Stück Natur erscheinen mag, tatsächlich 
aber ein Kulturprodukt ist. In Forsters Schreiben nimmt die Brotfrucht 
von Anfang an einen prominenten Platz ein, Vater und Sohn beeilten sich 

                                                 
8  Vgl. Georg Forster 2008, 93. Diese Einheit des Menschengeschlechts voraussetzend, 

entwarf Georg Forster eine an den Fortschritt der Aufklärung gekoppelte Vision der 
unblutigen Kolonisierung des Pazifikraumes – sah aber ebenso die Gefahr des kolonia-
len Untergangs der Völker der Südsee (vgl. Vorpahl 2008, 162). 



Ulu im Umu: Von Forsters Brodbaum zu Global Breadfruit   55 

auch, als botanische Entdecker der Brotfrucht (Artocarpus communis) in die 
Geschichte einzugehen, was ihnen schließlich gelang.9 In seiner Reise um 
die Welt setzt Georg Forster den Brotfrucht-Baum als erste Pflanze Tahi-
tis – ja als erste Spezies des tropischen Polynesiens überhaupt – an den 
Beginn seines Hauptstücks über die Ankunft der Resolution am Sehn-
suchtsort Tahiti:  

Ein Morgen war's, schöner hat ihn schwerlich je ein Dichter beschrieben, 
an welchem wir die Insel O-Tahiti, 2 Meilen vor uns sahen. […] Waldge-
krönte Berge erhoben ihre stolzen Gipfel […] Vor diesen her lag die Ebe-
ne, von tragbaren Brodfrucht-Bäumen […] beschattet […]. (AA II, 217f.)  

Und immer wieder – insgesamt 71 Mal – kommt Georg Forster in der 
Reise um die Welt auf die Brotfrucht zu sprechen: Drei solcher Bäume seien 
hinreichend, schreibt er, um einen Tahitianer „drey Viertheile des Jahres 
hindurch, Brod und Unterhalt zu geben! Was er davon nicht frisch weg 
essen kann, wird gesäuert, und als ein gesundes, wohlschmeckendes Nah-
rungsmittel, für die übrigen Monathe aufbewahret“ (AA III, 87). Auf der 
Tonga-Insel Eua bewundert er die Schönheit der langen Brodfrucht-
Alleen, auf Huahine die ausladenden Kronen als Schattenspender und auf 
den Marquesas, schreibt er, seien die Brotfrüchte „größer und wohl-
schmekkender als irgend sonstwo“ (AA III, 27). Forster notiert, dass Brot-
fruchtbrei – Mahei – sich bestens als Babynahrung eigne, und der Stamm 
des Brotfrucht-Baums gut zum Dachbalken tauge (vgl. AA II, 149). Sogar 
der Wissenschaft diene der Brotfruchtbaum, denn das polynesische Ka-
lenderjahr richte sich an einer Spanne von sieben Monaten aus, in denen 
man die Brotfrucht ernte: pa ure – Brotfruchtzeit – heiße sie auf Tahiti 
(vgl. AA VI, Bd. 1, 74).  
In seiner Dissertation Botanischer Bericht über essbare Pflanzen auf den In-
seln des Pazifik,10 mit der Georg Forster 1785 in Halle zum Doktor der 
Medizin promoviert wurde, setzt er die Brotfrucht auf Rang 1 der 24 von 

                                                 
9  Dies gelang ihnen, indem die Forsters nach der Rückkehr von der zweiten Cookschen 

Weltumseglung die Entdeckung der Brotfrucht durch den raschen Druck ihrer Charac-
teres generum plantarum für sich reklamierten, sodass die Brotfrucht nach ihnen als Ar-
tocarpus communis J.R. & G.Forst. benannt ist. 

10  Die Arbeit ist in Latein verfasst, der Titel lautet „De Plantis Escvlentis Insvlarvm 
Oceani Avstralis Commentatio Botanica“. Sie wurde 1786 in Berlin veröffentlicht (vgl. 
AA VI, Bd. 1, 1ff). 



56   Frank Vorpahl 

 

ihm als essbar klassifizierten Pflanzen. Er würde „die Brotfrucht ohne 
Zögern zu der wohlschmeckenden Art der pflanzlichen Nahrungsmittel 
rechnen“, schreibt er im Vorwort. Und weiter: „Die Häuptlinge jedenfalls 
betrachten sie als Leckerbissen […].“11 Schon ein Jahr zuvor, 1784 in Kas-
sel, verfasste Georg Forster den umfangreichen Aufsatz Der Brodbaum. 
Seine Begründung für diese scheinbar botanische, tatsächlich aber philo-
sophische Arbeit:  

Durch die neueren Entdeckungsreisen lernte man mit Bewunderung, daß 
die Bewohner des großen Inselmeeres, zwischen Asien und Amerika, von 
diesem Baume eine Speise pflücken, die dem menschlichen Körper […] so 
angemessen ist, als unser Waizen und Roggen ; […] wobey sie langes Le-
ben und eine Fülle der Gesundheit genießen.12 

Das Forstersche Loblied auf den Brotbaum, das sich in den drei genannten 
Schriften keineswegs erschöpft, scheint zunächst eine Hymne auf die 
Natur und ihre für den Menschen so nützlichen Geschenke zu sein. Tat-
sächlich aber zeigt Georg Forster insbesondere in seinem Essay Der Brod-
baum, dass die Brotfrucht eine Kulturleistung der Polynesier darstellt. Die 
Polynesier nämlich hätten entdeckt, daß der Brodbaum eine Perfectibilität 
besitzt, welche sich nur vermittelst der fleißigsten Kultur entwickeln kann 
(vgl. AA VI, Bd. 1, 65). Am Ende sei es ihnen gelungen, aus der ursprüng-
lich stachligen Brotnuss – die aus einer großen Nuss und wenig Frucht-
fleisch besteht – mittels jahrhundertelanger gärtnerischer Kultivierung 
stachellose Brotfrüchte zu züchten, die keine Samen, sondern nur noch 
Fruchtfleisch enthielten (vgl. AA VI, Bd. 1, 67).  

Anstatt wie ehedem, aus wenig mehr als der Rinde und dem innern Strun-
ke zu bestehen, wuchsen sie zu einem Durchmesser von 10 bis 12 Zollen 
hinan,13 und erhielten […] ein zartes, mehliges Fleisch. (Ebd., 74)  

                                                 
11  Ebd., 10f. 
12  Forster verwies hier auch auf den Deutschen Eberhard Georg Rumph, der als erster 

Europäer vom Brotfrucht-Baum berichtet hatte: „Billig hätte dasjenige, was der uner-
müdliche Hanauische Naturforscher, Georg Eberhard Rumph, in seinem so kostbaren 
als unentbehrlichen Kräuterbuche von Amboina über diesen Gegenstand zusammen-
trug, größere Aufmerksamkeit erregen müssen.“ (AA VI, Bd. 1, 74; vgl. auch: Rumph 
1750, 2ff.) 

13  Vermutlich preußische Zoll, d.h. pro Zoll 2,3165 cm. Demnach 23 bis 27 cm große 
Brotfrüchte. 



Ulu im Umu: Von Forsters Brodbaum zu Global Breadfruit   57 

Was Forster als staunenswerte Leistung der fernen Südsee-Kultur vermit-
telte, hat wohl in vorindustrieller Zeit unter seinen Zeitgenossen einen 
noch größeren Eindruck hervorgerufen als heute. Wie verlockend die 
Brotfrucht selbst für Europäer sein konnte, machte Georg Forster in sei-
ner Reise um die Welt deutlich. Warum wollte ein Brite lieber für immer 
auf Tahiti bleiben, als nach Hause zurückzukehren, fragt Forster ange-
sichts der Desertion eines Matrosen von Captain Cooks Schiff. Für Fors-
ter hat das vor allem mit der Alternative zwischen dem immer wieder von 
Hungersnöten heimgesuchten Europa und einer Welt voller Brotfrüchte 
zu tun.  

Das höchste Glück, welches er (der Matrose – d. V.) vielleicht in Engelland 
hätte erreichen können, versprach ihm lange nicht so viel Annehmlichkei-
ten, […] als ein ganz gemeiner Tahitier zu leben, […] wie glücklich, wie ru-
hig lebt nicht der! Zwey oder drey Brodfruchtbäume, die […] fast eben so 
lange tragen, als der, welcher sie gepflanzt hat, leben kann. (AA II, 86f.)  

Hunger ist das große Thema der Europäer zur Zeit Forsters, zumal im 
Siebenjährigen Krieg in Preußen, auch in England und Frankreich. Auf-
stände und Revolutionen brechen infolge katastrophaler Ernährungslagen 
aus. Ganz anders auf Tahiti und den Gesellschaftsinseln – Forster hält sie 
in dieser entscheidenden Frage für überlegen. Für überlegen infolge einer 
Kulturleistung der Polynesier – der Zähmung der Brotfrucht –, wie Forster 
es nennt.  
Einen Natur-Anthropologen nennt Jürgen Goldstein Georg Forster in sei-
ner jüngsten Arbeit über den Welterkunder sehr zutreffend, da er „seine 
Annahmen über den Menschen aus der Anschauung gewinnt. […] Was der 
Mensch ist, so seine Konsequenz, lässt sich allein durch Beobachtungen 
und Erfahrungen erschließen“.14 Genauso sieht und beurteilt Forster aber 
nicht nur die Gattung Mensch in Außereuropa, sondern auch deren Kul-
tur. Vielleicht lässt sich sogar sagen, dass es die Natur-Anthropologie 
Forsters war, die ihn so oft davor bewahrte, den Stereotypen europäischer 
Dominanz im kolonialen Diskurs seiner Zeit zu verfallen.  
Was die Brotfrucht betrifft, so führt genaues Anschauen und Beobachten 
Forster schließlich zur Erkenntnis der größten kulturellen Leistung der 
Polynesier: ihrer erfolgreichen Migration in den gesamten Pazifikraum. 

                                                 
14  Goldstein 2015, 83.  



58   Frank Vorpahl 

 

Forster beobachtet nämlich, dass auf Tahiti der gesäuerte Brotfruchtbrei 
wie Pumpernickel gebacken oder fermentiert als unverderblicher Proviant 
für lange Seefahrten mitgeführt wird.15 Da die samenlose Brotfrucht sich 
aber nicht selbst ausbreiten kann, sondern nur durch das Eingreifen des 
Menschen vermehrt wird – sie ist ja ein Kulturprodukt, wie die Forsters 
herausgefunden haben –, gibt es nur einen Schluss: die Ausbreitung der 
samenlosen Brotfrucht in der Südsee ist die Folge der Migration der Po-
lynesier. Kombiniert mit weiteren Einzelbeobachtungen wagt Forster 
schließlich die These, „daß der Brodbaum ursprünglich in die näher an 
Asien gränzenden Inseln zu Hause gehört, und nur von Menschen weiter 
ostwärts gebracht worden ist.“ (Vgl. AA VI, Bd. 1, 67) Erstaunlich an Fors-
ters Theorie ist erstens, wie er sie gewinnt: Nämlich aufgrund seiner bo-
tanischen und völkerkundlichen Erkenntnisse – naturanthropologisch. Und 
zweitens, was er da enthüllt: nämlich die staunenswerteste Leistung der 
Polynesier, die Besiedlung der riesigen Weiten des Pazifik, eine äußerst 
komplexe Sache. Da kommen Seefahrzeuge, Navigationskunst, die Ver-
sorgung mit Wasser und Lebensmitteln an Bord und nicht zuletzt die 
Entscheidung zusammen, welche Utensilien eigentlich für den Neustart 
auf unbekanntem Terrain notwendig sind. In seinem Aufsatz Der Brod-
baum kombiniert Georg Forster diese komplexe zivilisatorische Leistung 
der Polynesier mit ihrer Voraussetzung: der Zähmung der Brotfrucht, 
ihrer Verwandlung vom Natur- in ein (samenloses) Kulturprodukt. Als 
solche ist die Brotfrucht Grundnahrungsmittel, Proviant während der 
Völkerwanderung zur See, Voraussetzung für den erfolgreichen Neustart 
auf fernen Inseln. Für Georg Forster sind die Polynesier Angehörige einer 
Kultur, die sich ihren zivilisatorischen Fortschritt selbst erworben haben, 
keine bloß klimatisch Begünstigten. Eine ungewöhnliche Sicht im koloni-
alen Diskurs seiner Zeit.  
Dass die Entdeckung dieser Kultur durch Captain Cook für die Polynesier 
die Gefahr heraufbeschwor, „Sklave eines europäischen Räubers“ zu wer-

                                                 
15  In seiner Reise um die Welt berichtet Georg Forster denn auch von der Versorgung des 

Tahitianers O-Hedidi mit Brotfruchtbrei: „Der größte Theil dieses Zuspruchs galt un-
serm neuen Reisegefährten O-Hedidi, der gestern mit an Bord gegangen war. Alle seine 
Freunde und Bekannten drängten sich nun noch herbey und brachten ihm eine Menge 
Zeug, imgleichen eine gute Provision gegohrnen Brodfrucht-Teig zum Unterhalt auf 
die Reise. Dieser Teig ist eins der besten Nahrungsmittel.” (AA II, 334) 



Ulu im Umu: Von Forsters Brodbaum zu Global Breadfruit   59 

den – darüber machte sich Georg Forster keine Illusionen (vgl. AA VI, Bd. 
1, 60).  

Ein Glück, (für den Tahitianer – d. V.) […] daß der Baum, der ihm Schatten 
und Obdach, Kleidung und Speise gewährt, sein ganzer Reichthum ist. […] 
Aber was sage ich? Hatten die Ureinwohner der Marianeninseln mehr als 
dieses Brod? Und welcher gerechten, weisen, menschenfreundlichen 
Staatskunst gelang es, […] diese sechzigtausend wackern Naturmenschen 
bis auf 800 gepeinigte und zur Verzweiflung getriebene Seelen […] zu ver-
tilgen. (Ebd.)  

Forster antizipierte insofern, wie bedroht die Brotfrucht-Paradiese der 
Südsee durch die Europäer waren. Dass die Brotfrucht zur Legende wur-
de, verdankt sich am Ende jedoch nicht ihrer Anerkennung als polynesi-
sche Kulturleistung im Sinne Forsters. Im Gegenteil: In der Meuterei auf 
der Bounty fungiert die Brotfrucht als Symbol der Unterdrückung. Die 
1015 Brotfrucht-Schösslinge, die William Bligh 1789 auf Tahiti an Bord 
nahm, um sie in die Karibik zu bringen, waren schließlich für Sklaven 
bestimmt. Und die Rebellion auf der Bounty brach angeblich aus, weil 
Captain Bligh eher seine Crew als nur einen Brotfrucht-Setzling verdurs-
ten lassen wollte. Als es Bligh 1793 auf seiner zweiten Brotfrucht-Fahrt 
dann doch noch schaffte, Hunderte Töpfe mit Brotfruchtbäumen auf die 
Antillen zu bringen, sollen die Sklaven das Essen von Brotfrüchten strikt 
abgelehnt haben. Aber dieser Schluss verdankt sich vielleicht nur dem 
Wunsch nach einer guten Pointe. Fest steht, dass die Meuterei auf der 
Bounty – den Deutschen übrigens vermittelt durch William Blighʼs Reise in 
das Südmeer, die Übersetzung Georg Forsters – als große Erzählung des 
Kolonialzeitalters im europäischen Bewusstsein verankert ist.16 Der Klas-
siker unter den Geschichten vom Aufbegehren weißer Männer in der 
Südsee. Dagegen hatte Georg Forsters Erzählung von den Polynesiern 
und ihrem Brodbaum – die große Geschichte der anderen, der außereuro-
päischen Kultur – keine Chance. Bald nach ihrer Entdeckung fanden sich 
die meisten Inseln der Südsee als europäische Kolonien wieder. Wer heute 
nach Tahiti oder Neukaledonien reist, wird überall Steak Frites nach Pari-
ser Vorbild bekommen, aber kaum Ulu, die Brotfrucht, und schon gar 
nicht aus dem Umu. 

                                                 
16  Georg Forster 1793, 2ff. 



60   Frank Vorpahl 

 

„Mit Ozeanien haben wir die einzige Essprovinz vor uns, die durch die 
globalen Entwicklungen ernsthaft unter Druck geraten und in ihrer Iden-
tität bedroht ist“, schreibt der kulinarische Ethnologe Marin Trenk.17 
Doch gibt es seit einigen Jahren eine bemerkenswerte praktische Gegen-
bewegung, eine nichtkommerzielle Initiative, die sich Global Breadfruit 
nennt. Die Initiatorin, die US-Amerikanerin Diane Ragone, hat ihre ge-
samte wissenschaftliche Laufbahn mit der Brotfrucht verknüpft, in drei 
Jahrzehnten über 120 Unterarten der Brotfrucht auf 34 Pazifik-Inseln 
gesammelt und auf der hawaiianischen Insel Kauai im National Tropical 
Botanical Garden ausgepflanzt. 2003 gründete sie dort ein Breadfruit Insti-
tute und startete in Kooperation mit Universitäten, NGOs und privaten 
Sponsoren die Global Breadfruit Initiative, um die Brotfrucht zu revitali-
sieren. Ma’afala heißt eine besonders proteinhaltige Unterart aus Samoa, 
von der seit 2009 über 50.000 Bäume in 31 Ländern ausgepflanzt wurden, 
50.000 Pflanzen in sechs Jahren. Diese enorme Pflanzenzahl kommt indes 
nur zustande, weil Ma’afala mit modernsten Methoden im Labor ver-
mehrt wird – nicht durch Gen-Manipulation, sondern durch effektive 
Schösslings-Vermehrung in einem Labor in der Forster-Stadt Mainz. Zur 
Pflanzreife großgezogen werden die kleinen Brotfrucht-Setzlinge in Ge-
wächshäusern einer Gärtnerei im schwäbischen Vaihingen an der Enz. 
Von Deutschland aus nehmen die kleinen Brotfruchtbäume ihren Weg in 
die ärmsten Länder dieser Welt – nach Pakistan, Haiti oder Liberia. Dort 
hat der hortikulturelle Transfer zwei wichtige Effekte: Erstens dienen sie 
der Wiederaufforstung entwaldeter Flächen, zweitens als langfristige 
Nahrungsmittelreserve. Ein Brotbaum kann vier Personen fast über das 
ganze Jahr – immerhin 50 Jahre lang – ernähren. Aber auch in Polynesien 
selbst, auf Tahiti und Hawaii, hat „Global Breadfruit“ inzwischen Hunder-
te Brotfrucht-Bäume gepflanzt, dazu ein Kochbuch mit 300 Rezepten 
herausgegeben und online gestellt. Aus postkolonialer Perspektive gese-
hen ist Georg Forsters Begeisterung für die Brotfrucht im Heute ange-
kommen. Und vielleicht wächst mit dieser kulinarischen Renaissance 
auch das Interesse an jener Kultur, die die Brotfrucht einst gezähmt hat. 
 
 

                                                 
17  Trenk 2015, 241. 



Ulu im Umu: Von Forsters Brodbaum zu Global Breadfruit   61 

Literaturverzeichnis 

 
Bligh, William: „William Bligh’s, Captain der Großbritannischen 
Flotte, Reise in das Südmeer, welche mit dem Schiff ‚Bounty‘ 
unternommen worden ist, um Brotbäume nach den Westindischen 
Inseln zu verpflanzen“, in: Forster, Johann Reinhold (Hrsg.): 
Magazin von merkwürdigen neuen Reisebeschreibungen, aus fremden 
Sprachen übersetzt, und mit erläuternden Anmerkungen begleitet, Bd. 5, 
Berlin, 1791. 

Bougainville, Louis Antoine de: Voyage autour du monde par la 
frégate du roi La Boudeuse et la flûte L'Étoile, Paris, 1771. 

Bougainville, Louis Antoine de: A voyage round the world. Performed 
by order of His Most Christian Majesty, in the years 1766, 1767, 1768, 
and 1769. By Lewis de Bougainville, Colonel of Foot, and Commodore of 
the Expedition, in the Frigate La Boudeuse, and the Store-Ship L'Etoile. 
Translated from the French by John Reinhold Forster, Dublin, 1772. 

Forster Georg: „Vorwort“, in: William Blighʼs Reise in das Südmeer, 
welche mit dem Schiffe Bounty unternommen worden ist, um 
Brotbaeume nach den Indischen Inseln zu verpflanzen, Berlin, 1791,  
I-VII. 

Forster, Georg: James Cook, der Entdecker und Fragmente über 
Capitain Cooks letzte Reise und sein Ende. Hrsg. und mit einem 
Nachwort versehen von Frank Vorpahl. Mit Farbtafeln von Forsters 
eigener Hand, Frankfurt am Main, 2008. 

Friedrich II. (König von Preußen): Poésies du Philosophe de Sans-
Souci, Bd. 2., Sans-Souci, 1860. 

Goldstein, Jürgen: Zwischen Freiheit und Naturgewalt, Berlin, 2015. 

Rumph, Eberhard Georg: Het Amboinsch Kruid-Boek, Dat Is, 
Beschryving Van De Meest Bekende Boomen, Heesters, Kruiden, Land- 
en Water-Planten, Die Men In Amboina, En De Omleggende Eylanden 
Vind, Amsterdam, 1750. 

Said, Edward W.: Orientalism. New York, 1978. 



62   Frank Vorpahl 

 

Trenk, Marin: Döner Hawaii. Unser globalisiertes Essen. Stuttgart, 
2015. 

Vorpahl, Frank: „Der Seefahrer, sein Chronist und die Entdeckung 
der Natur des Menschen“, in: James Cook der Entdecker und 
Fragmente über Capitain Cooks letzte Reise und sein Ende. Hrsg. und 
mit einem Nachwort versehen von Frank Vorpahl, Frankfurt am Main, 
2008. 



Heiko Ullrich 

 

Der „Gesichtspunkt“1 des Fremden? 

Die Kapkolonie in Forsters Reise um die Welt 

(1778/80) und Willebrands Geschichte eines 

Hottentotten (1773) 

 

 
I Einleitung 
 
Als erste Station auf dem Seeweg nach Ostindien nimmt die Südspitze 
Afrikas traditionell die Position eines ersten außereuropäischen Aufent-
halts des jeweiligen Reisenden ein; nicht zuletzt aufgrund dieser Tradition 
handelt es sich um ein geläufiges Sujet auch der deutschsprachigen Rei-
seliteratur des 18. Jahrhunderts; und an derselben Position erscheint die 
Kapkolonie auch in Georg Forsters Reise um die Welt.2 Als Schauplatz für 
fiktionale Literatur wird diese Region zumindest in Deutschland jedoch 
geradezu auffällig selten erwähnt – erst vor ungefähr einem Jahrzehnt 
entdeckt Frederick Hale Christian Ludwig Willebrands Geschichte eines 
Hottentotten, von ihm selbst erzählt als „The First German Novel about 
South Africa“.3 Gemeinsam ist beiden Texten ihr Pioniercharakter für das 
Gesamtwerk des jeweiligen Verfassers, insofern als sie frühe literarische 
Versuche junger Autoren darstellen.4 Dieser Umstand macht beide Texte 
für den vorliegenden Vergleich interessant, da sowohl Forster als auch 

                                                 
1 AA II, 78. 
2  Vgl. dazu neben Neumann 1994, 527, und Jaeger 2007, 312, insbesondere Griep 1994, 

103f. 
3  Hale 2007, 149, während Pakendorf 1984, 88, Willebrand noch nicht erwähnt; der 

anonym erschienene Roman wird Willebrand bereits bei Hamberger u. Meusel 1784, 
221, zugeschrieben. Die Geschichte eines Hottentotten wird nach der Ausgabe Willebrand 
2015 in der Folge im Fließtext unter Verwendung der Sigle „GH“ zitiert. 

4  Zu Willebrands poetologischer Programmatik vgl. neben den in Weber 1981, 353-381, 
abgedruckten Passagen insbesondere Hahl 1971, 14, und Berthold 1993, 271. 



64   Heiko Ullrich 

 

Willebrand mit einem zentralen Element narrativer Texte experimentie-
ren: der Perspektive, die der Erzähler zum erzählten Geschehen ein-
nimmt. Gemeinsam ist beiden Texten dabei die Form der Ich-Erzählung, 
die ein Maximum an unmittelbarer Wiedergabe einer durch Augenzeu-
genschaft beglaubigten Handlung suggeriert und in dieser Zeit im Brief-
roman – in der deutschen Literatur durch die erste Auflage der Leiden des 
jungen Werthers vertreten – einen neuartigen Gipfelpunkt erreicht, auf den 
auch Christian Fürchtegott Gellert, Willebrands zentrales Vorbild als 
Schriftsteller,5 im Leben der Schwedischen Gräfinn von G*** hinarbeitet. Die 
Parallelen zum Aufstieg des Reiseberichts in den Rang eines literarisch 
anspruchsvollen Textes, der mit dem Namen Georg Forster untrennbar 
verbunden ist,6 lassen einen Vergleich des Experimentierens mit Erzähl-
perspektiven im Werk der beiden Autoren nicht zuletzt aufgrund des 
identischen Sujets – einer zwar weit entfernten, aber durch eine lange 
Kolonialisierung recht bekannten Region, in der zudem mit den Nieder-
landen eine den beiden norddeutschen Protestanten kulturell naheste-
hende Macht aktiv ist – sinnvoll erscheinen. Wo sich trotz der gänzlich 
unterschiedlichen persönlichen Voraussetzungen der beiden Verfasser – 
Forster als bereits zum Zeitpunkt des Aufenthalts in Kapstadt weitgereis-
ter und früh literarisch tätiger Autodidakt und Augenzeuge, Willebrand 
als Student, dessen Interessen im literarischen Bereich liegen und dessen 
Aktionsradius vom Wohnort Hamburg und dem Studienort Halle an der 
Saale weitgehend begrenzt wird7 – gemeinsame Bezüge auf einen restrik-
tiven kolonialen Diskurs ergeben, darf dessen Bedeutung für das Ringen 
um einen narrativen Blickwinkel wohl als gesichert gelten. 
 
II Eine aufklärerische Musterkolonie unter verschiedenen 
Gesichtspunkten 
 
Forsters Bericht setzt mit einem Vergleich zwischen dem Kap und den 
zuvor besuchten portugiesischen Kolonien ein, der keinen Zweifel an den 
Präferenzen seines Verfassers zulässt: 

                                                 
5  Vgl. dazu neben Weber 2011, 427, und Müller 2013, 672, auch Ullrich 2015, 30. 
6  Vgl. dazu neben Hentschel 1992, 572f., und Weissenberger 1997, 50, auch Fischer 2006, 

174. 
7  Vgl. zu Willebrands Biographie v.a. Müller 2013, 673. 



Der Gesichtspunkt des Fremden   65 

Der merkliche Unterschied zwischen dieser Colonie und der Portugiesi-
schen Insel S. Jago war uns auffallend und angenehm. Dort hatten wir ein 
Land gesehen, das zwischen den Wende-Zirkeln, unter dem glücklichsten 
Himmels-Strich gelegen ist, ein ziemlich gutes Ansehen hat und sehr ver-
bessert werden könnte; aber es war durch seine träge, unterdrückte Be-
wohner ganz vernachläßigt. Hier im Gegentheil, fanden wir mitten in ei-
ner Wüste, die von gebrochnen Maßen schwarzer fürchterlicher Berge 
umgeben war, eine nette Stadt aufgebaut; […] wir sahen hier überall Fleiß 
und Arbeitsamkeit von Glück gekrönt. (AA II, 75f.)8 

In der Beschreibung des Ausblicks vom Tafelberg „vergnügt[]“ Forster 
denn auch „der Anblick einer Menge von angebauten Grundstücken“ (AA 
II, 80). Wenn Forster „der Anblick dieser Gegend am angenehmsten“ er-
scheint, weil die dort angepflanzten Eichen „dem Lande ein schönes An-
sehen geben und zugleich die Plantagen gegen die Stürme decken“ (AA II, 
81),9 verbinden sich ästhetische und ökonomische Beobachtungen zu 
einer harmonischen Einheit. Dass die Gärten um die Anwesen „ohne alle 
künstliche Verzierungen angelegt“ sind, scheint dem Ideal einer schlich-
ten, auf Funktionalität ausgerichteten Ästhetik zu entsprechen (AA II, 81). 
An demselben Maßstab misst Forster bereits den „Garten der Compag-
nie“, indem er zunächst erwähnt, dass dieser den Ärzten der Vereenigden 
Oostindischen Compagnie (VOC) „alle Arten von Gartengewächs und 
antiscorbutischen Kräutern“ liefert (AA II, 78), und sodann zwei gegen-
sätzliche Beurteilungen dieses Gartens anführt: 

Verschiedne Reisende haben diesen Garten bald gelobt und bald verachtet, 
je nachdem der Gesichtspunkt verschieden war, aus dem sie solchen be-
trachteten. Ein Paar regelmäßige Alleen von gemeinen Eichen-Bäumen, 
mit Ulmen- und Myrten-Hecken eingeschlossen, ist das beste was er auf-
zuweisen hat. Daran wird nun freylich derjenige wenig Geschmack fin-
den, der an die Vollkommenheit der englischen Gärtnerey gewöhnt ist, 
oder gelernt hat, in Holland und Frankreich Cypressen, Buchsbaum und 
Eyben zu bewundern, die in Gestalt von Vasen, Pyramiden und Statüen 
geschnitten sind, oder wo das grüne Heckenwerk, gar Häuser und Palläste 
vorstellt. Wenn man aber auf der andern Seite erwägt, daß diese Bäume 
im Anfang gegenwärtigen Jahrhunderts und mehr zum Nutzen als zum 

                                                 
8  Vgl. zu dieser Stelle auch van Hoorn 2003, 149f., und Blindman 2008, 80. 
9  Vgl. dazu auch Fischer 2006, 182, und vor allem Holzapfel 2012, 79. 



66   Heiko Ullrich 

 

Staat gepflanzt sind; daß sie zugleich den Küchen-Garten des Hospitals 
gegen die Stürme schützen, welche hier zu Lande sehr heftig sind, und 
endlich, daß sie die einzigen schattichten und kühlen Spatziergänge für 
Reisende und Kranke in dieser heißen Gegend ausmachen, so ist es wohl 
nicht zu verwundern, daß ihn einige einen reitzenden Lustort und andre 
mit stolzer Verachtung einen Bettelmönchs-Garten nennen. (AA II, 78) 

In den Anmerkungen weist Forster das erste Zitat durch den Verweis auf 
„S. Commodore (Admiral) Byrons Reise in Hawkesworth Geschichte der 
engl. See-Reisen in 8. 1ster Band, pag. 183“ (AA II, 78, Fußn. 1), das zweite 
durch den auf „S. Bougainville’s Reise um die Welt“ (AA II, 78, Fußn. 2) 
nach; dass er eher der positiven Einschätzung des Engländers als der 
„stolzen Verachtung“ des Franzosen zustimmt, wird nicht erst aus den 
späteren Äußerungen über die Eichenalleen der anderen Anwesen auf 
dem Kap deutlich.10 Wichtiger jedoch ist, dass Forster hier auf die Abhän-
gigkeit jedes Urteils vom „Gesichtspunkt“ des Betrachters verweist; was 
„in Holland oder Frankreich“ erstrebenswert sein mag, verfehlt seinen 
Zweck „in dieser heißen Gegend“. 
Wenn Forster selbst an der Einrichtung der niederländischen Kolonie 
Kritik übt, verweist er stets auf die mangelnde Funktionalität einer Maß-
nahme; zwar sind die Straßen Kapstadts „breit und regelmäßig“ (AA II, 
76), doch die Anlage von Kanälen wird heftig gerügt:  

[…] [D]a es ihnen aber, zu Wässerung derselben, an der erforderlichen 
Quantität fließenden Wassers fehlt, so können sie, ohngeachtet der vielfäl-
tig angebrachten Schleusen, dennoch nicht verhindern, daß nicht einzelne 
Theile des Canals oft ganz ohne Wasser seyn sollten, die denn eben keinen 
angenehmen Geruch ausduften. Der holländische National-Character of-
fenbart sich hierin sehr deutlich. Ihre Städte sind durchgehends mit Canä-
len versehen, obgleich Vernunft und Erfahrung augenscheinlich zeigen, 
daß die Ausdünstungen derselben den Einwohnern, besonders zu Batavia, 
höchst nachtheilig werden müssen. 

Quanto præstantius esset  
– viridi si margine clauderet undas 
Herba, nec ingenuum violarent marmora tophum!  

JUVENAL. (AA II, 76) 

                                                 
10  Vgl. dazu auch Kittelmann 2011, 1f., und Siegel 2007, 29. 



Der Gesichtspunkt des Fremden   67 

Neben der auf den ersten Blick lediglich etwas altklugen Untermalung der 
Kritik durch die Reminiszenz humanistischer Bildung fällt auf, dass die 
beschriebenen Probleme eher in Batavia als in der Kapkolonie verortet 
werden; die Beschreibung der Architektur Kapstadts endet denn auch 
wieder mit dem Nachweis der Anpassungsfähigkeit niederländischer Ko-
lonialarchitektur: „Die Häuser sind von Backsteinen und an der Außensei-
te mehrentheils mit Kalk beworfen.“ (AA II, 76) 
Gerade der Vergleich mit dem Moloch Batavia sichert der Kapkolonie in 
Forsters Darstellung insofern die Sympathien des Lesers, als hier in jeder 
Hinsicht ein gesundes Maß eingehalten wird: 

Da alle Lebensmittel außerordentlich wohlfeil sind, so befinden sich die 
Leute fast durchgängig in guten Glücksumständen, doch giebt es hier kei-
ne so großen Reichthümer als in Batavia zu erwerben; denn wie man mir 
sagte, so hat am Cap der reichste Mann nicht über 200000 Thaler oder 
über 20000 Pfund Sterling im Vermögen. (AA II, 86) 

Grundlage für diese ausgeglichene Vermögensverteilung scheint nicht 
zuletzt eine symbiotische Wirtschaftsweise der Kolonisten untereinander 
zu sein: „Reiche Pächter helfen Anfängern dadurch auf, daß sie ihnen eine 
Heerde von 4 bis 500 Schaafen anvertrauen, um solche auf entlegene, gute 
Weiden zu treiben; dafür lassen sie ihnen die Hälfte der Lämmer, und so 
werden sie in kurzem eben so reich als ihre Wohlthäter.“ (AA II, 87) Das 
wohl nicht zufällig gewählte Beispiel verstärkt den Eindruck einer ländli-
chen Idylle, die bereits im Juvenalzitat anklingt. 
Den wirtschaftlichen Grundkonflikt zwischen diesem ländlich-idyllischen 
Gemeinwesen und dem Wirtschaftsunternehmen der VOC sieht Forster 
zunächst durch kluge Maßnahmen geregelt, da der staatlichen Gewalt die 
letzte Instanz vorbehalten scheint: 

Die gesunde Politik der Holländer hat es gleichfalls für nöthig befunden, 
den Fiskal zum Oberaufseher der andern Compagnie-Bedienten zu ma-
chen, damit diese dem Nutzen ihrer Herren nicht entgegen handeln, noch 
die Gesetze des Vaterlands aus den Augen setzen. Zu dem Ende ist er in 
Rechtssachen gemeiniglich wohl erfahren und hängt lediglich von Holland 
ab. (AA II, 84)11 

                                                 
11  Vgl. zu Forsters Beurteilung der niederländischen Kolonialpolitik Siegel 2007, 27, und 

Toprak 2009, 135. 



68   Heiko Ullrich 

 

Auch hier jedoch relativiert Forster das von ihm selbst geschaffene idylli-
sche Bild, indem er auf Missstände verweist, die offenbar systembedingt 
sind: 

Man darf sich indessen nicht wundern, daß die Plantagen so tief ins Land 
und so weit auseinander liegen, und daß es zwischen denselben große Be-
zirke giebt, die ganz wüste sind, da sie doch zum Theil angebauet werden 
könnten. Die Compagnie will es gerade so haben; denn sie hat ausdrück-
lich verordnet, daß kein Colonist sich innerhalb einer deutschen Meile 
von der nächsten Plantage anbauen solle. Stände diese Colonie unmittel-
bar unter den General-Staaten, so würde sie zweifelsohne ungleich volk-
reicher seyn und sich längst großen Reichthum und Ansehen erworben 
haben, wozu jetzt keine Aussicht ist; aber eine Handlungsgesellschaft von 
ostindischen Kaufleuten findet ihre Rechnung besser dabey, das Land-
Eigenthum für sich zu behalten und dem Colonisten die Flügel zu be-
schneiden, damit er nicht zu groß und zu mächtig werden möge. (AA II, 
88)12 

Das differenzierte Bild, das Forster von der Kapkolonie zeichnet, verweist 
programmatisch auf den zentralen „Gesichtspunkt“: Zwar werden viele 
positive Aspekte genannt, die das anfängliche, aus dem Vergleich mit den 
portugiesischen Kolonien gewonnene Bild stützen; doch aus der Sicht des 
aufgeklärten Europäers, der die Zustände im Mutterland, den gerade von 
Forster bekanntlich vielgepriesenen „General-Staaten“, kennt,13 erscheint 
die Kapkolonie letztlich als defizitär.14 
Forsters durchaus differenziertem Bild steht in Willebrands Roman auf 
den ersten Blick eine durch die Augen seines Ich-Erzählers Kori präsen-
tierte hemmungslose Begeisterung für die wirtschaftliche Prosperität der 
niederländischen Kolonie gegenüber. Als er und weitere Angehörige des 
Volkes der „Kochacker“ (GH, 9) bei einem Rachefeldzug der europäischen 
Siedler in holländische Gefangenschaft geraten, ist er von der Pracht des 
kolonialen Kapstadt geradezu bestürzt: 

                                                 
12  Zu den historischen Hintergründen vgl. auch Ross 2010, 181f. 
13  Vgl. dazu auch Peitsch 2006, 165-170, Garber 1999, 222-225, sowie Graczyk 2006, 448, 

und vor allem den Aufsatz von Groenewold 2006. 
14  Vgl. dazu neben Gomsu 2006, 334, und Neumann 2005, 85f. 



Der Gesichtspunkt des Fremden   69 

Den sechsten Tag früh des Morgens, da eben die Sonne aufgegangen war, 
sahen wir in der Ferne die Spitzen der Vestung auf dem Vorgebürge, und 
vor uns das platte Land, zum Theil bebauet, zum Theil zu Gärten einge-
richtet, und allenthalben mit Wohn- und Landhäusern besetzt. Wenn man 
sich in den Zustand eines Wilden versetzen kann, der nie andre Geschöpfe 
sahe, als nackende, scheußliche Barbaren, gleich den wilden Thieren, die 
das Gebürge bewohnen, und nie andre bürgerliche Einrichtungen, als eine 
Menge Hütten, gleich den Bienenkörben mit Stroh und Erde bedeckt, und 
mit einer Menge in die Erde gepflanzter Stöcke umgeben: – so wird man 
sich auch die Grösse meines Erstaunens und meiner Verwunderung vor-
stellen können, bey jedem neuen Gegenstande, den ich erblickte. […] End-
lich kamen wir bey dem Pallast des Gouverneurs an. […] Der Anblick so 
vieler Pracht bestürzte mich. […] Ich konnte wenig von dem verstehen, 
was geredet ward, sondern gaffte nur voll Erstaunen das Gold auf den 
Kleidern, den Pallast, den Garten und tausend andre neue Gegenstände 
an. (GH, 15f.)15 

Doch Kori ist anders als seine Landsleute in der Lage, sein damaliges Ver-
halten nachträglich – er schreibt seine Lebensgeschichte aus der Rück-
schau eines inzwischen vollständig in die europäische Gesellschaft inte-
grierten und in die Heimat seines Vaters zurückgekehrten Franzosen, 
dem an die Sitten der Kochacker, zu denen seine Mutter gehört hat, kaum 
noch eine vage Erinnerung geblieben scheint – zu reflektieren, indem er 
den Leser auffordert, „sich in den Zustand eines Wilden [zu] versetzen“. 
Diese bereits im Titel der Geschichte eines Hottentotten, von ihm selbst erzählt 
verankerte Grundanlage von Willebrands Roman, die auch in einer kur-
zen Vorrede noch einmal präsentiert wird (GH, 7),16 stellt eine narrative 
Umsetzung desselben Prinzips dar, das Forster unter dem Begriff des 
„Gesichtspunktes“ zusammenfasst. 
In dem Maße, in dem sich Koris Horizont erweitert, verringert sich das 
unkritische Staunen und macht einer differenzierteren Sichtweise Platz. 
Deutlich wird dies insbesondere bei seiner Ankunft in Batavia, die bereits 
keine „Bestürzung“ mehr, sondern nur noch eine gewisse „Befremdung“, 

                                                 
15  Vgl. zu den landestypischen, bienenkorbförmigen Behausungen auch Jopp 1960, 183f. 
16  Vgl. zu dieser Konzeption im Kontext von Willebrands Poetik neben Hahl 1973, 63, 

auch Weber 2011, 427. 



70   Heiko Ullrich 

 

distanzierte „Verwunderung“ und schließlich höfliche „Aufmerksamkeit“ 
erregt: 

So sehr ich auch an dem Umgange mit Europäern gewöhnt war: so ver-
setzte mich dennoch diese Stadt in eine neue Befremdung. Der Zusam-
menfluß so vieler Nationen, die prächtige Stadt und alles um mich her, er-
regten bey mir Verwunderung und Aufmerksamkeit, bald aber ward ich 
auch dieses Anblicks gewohnt. Man empfing mich sehr gütig. (GH, 49) 

Sowohl der „Gesichtspunkt“, unter dem der Reisende Georg Forster, als 
auch der, unter dem Kori, der Protagonist in Willebrands Roman, die 
holländische Kolonie am Kap wahrnimmt, verändert sich im Verlauf des 
Erlebten, das durch den nachträglichen Bericht allerdings bereits als Ret-
rospektive gekennzeichnet ist. Dabei spielt Forsters europäische Herkunft 
eine geringere Rolle als der unmittelbare Kontrast der Kapkolonie zu den 
Zuständen auf S. Jago; strukturell entspricht damit die grundsätzlich posi-
tive Einschätzung Forsters derjenigen Koris, die dieser auf den direkten 
Gegensatz seiner Eindrücke zu den gewohnten „nackten, scheußlichen 
Barbaren“ und ihren „Hütten, gleich den Bienenkörben“, zurückführt. 
Denn auch Kori fällt diese Urteile über seine Landsleute natürlich aus der 
Perspektive des Europäers – indem Willebrand Kori aus der Retrospekti-
ve selbst Distanz zu seiner unkritischen Begeisterung für den Wohlstand 
und die kluge Verwaltung der Kapkolonie aufbauen lässt, verschafft er 
seiner Darstellung eine Authentizität, die nicht auf der ausgewogenen 
Gegenüberstellung positiver und negativer Aspekte beruht, sondern den 
„Gesichtspunkt“ selbst reflektiert und thematisiert. 
 
III Wegschauen bei Landnahme und Sklaverei 
 
Ein wesentlich heikleres Thema als die grundsätzlich positiv bewertete 
wirtschaftliche Ausrichtung der Kapkolonie stellt das klassische koloniale 
Thema der Landnahme dar. Forster, der sich ja ausführlich über die Sied-
lungspolitik der VOC entrüstet, blendet diese Frage jedoch weitgehend 
aus. Die einheimische Bevölkerung wird nicht als enteigneter ehemaliger 
Besitzer des Landes, sondern nur als Bedrohung für die neuen Siedler auf 
ihren Ansiedlungen wahrgenommen, „denn zumal die äußersten dersel-
ben, liegen bisweilen ganze Tagereisen weit von einander, und sind von 
verschiedenen hottentottischen Nationen umgeben, daher sie denn auch 



Der Gesichtspunkt des Fremden   71 

nur gar zu oft empfinden, daß ihre eigne Regierung sie in so weiter Entle-
genheit nicht schützen kann“ (AA II, 85). Doch selbst diesem latenten 
Konflikt stellt Forster später das Bild eines friedlichen Zusammenlebens 
gegenüber, in dem die Vorstellung eines freiwilligen Verzichts evoziert 
wird: 

Die Hottentotten oder ursprünglichen Landes-Einwohner, haben sich in 
die innern Gegenden des Landes zurückgezogen, so daß ihr nächstes Kraal 
oder Dorf fast hundert englische Meilen von der Stadt am Cap entfernt 
ist. Dennoch kommen sie bisweilen hieher, theils um ihr eignes Vieh zum 
Verkauf zu bringen, theils um den holländischen Pächtern, ihre Heerden 
zu Markt treiben zu helfen. Wir hatten keine Gelegenheit, neue Beobach-
tungen über dies Volk zu machen; denn wir sahen nur einige wenige ein-
zelne Personen von ihnen, an deren keiner wir etwas fanden, das Peter 
Kolbe nicht schon bemerkt haben sollte. (AA II, 89)17 

Der pauschal affirmative Verweis auf Peter Kolbs Caput Bonae Spei Ho-
diernum (1719) oder wahrscheinlich eher auf die durch Übersetzungen ins 
Niederländische, Englische und Französische, wesentliche Erweiterungen 
des englischen Übersetzers Guido Medley und eine vom (inzwischen ver-
storbenen) Verfasser nicht autorisierte Rückübersetzung ins Deutsche 
stark veränderte Version, die der Verleger Peter Conrad Monath 1745 
unter dem Titel Beschreibung des Vorgebürges der Guten Hoffnung heraus-
gibt,18 stellt einen Gegensatz zu der kritischen Auseinandersetzung mit 
verschiedenen „Gesichtspunkten“ dar, die Forster bei der Beschreibung 
des Gartens in Kapstadt praktiziert. Indem er sich auf eine Autorität be-
ruft, vermeidet er die Auseinandersetzung mit verschiedenen Aspekten 
dieser Thematik, die zu einer grundsätzlichen Kritik an den kolonialen 
Zuständen führen könnte, an der er aber offenbar nicht interessiert ist. 
Auch Willebrand inszeniert dieselbe, nur durch den friedlichen Handel 
überwundene Isolation wie bei Forster, wenn Duchala Koris Vater berich-
tet, „daß viele Tagereise weit hinter dem Gebirge, Holländer wohnten, daß 
aber der Weg höchst gefährlich und unwegsam sey, und unaufhörlich von 

                                                 
17  Vgl. zu dieser Stelle auch May 2011, 139f., und Griep 1994, 104f., zur Bedeutung des 

friedlichen Handels für Forsters ökonomische Grundüberzeugungen neben Holdenried 
2006, 144, auch Graczyk 2006, 457. 

18  Kolb 1719, Kolb 1727, Medley 1738, Bertrand 1741, Monath 1745, vgl. zu den verwi-
ckelten Überlieferungsverhältnissen insbesondere Raum 1997, 31. 



72   Heiko Ullrich 

 

herumstreifenden barbarischen Völkerschaften beunruhiget werde, daß 
aber zuweilen die Holländer hieher kämen, Vieh zu kaufen“ (GH, 74). 
Gestört wird diese friedliche Koexistenz nun explizit durch die Kochacker 
selbst, wenn diese „nächtliche Überfälle“ auf „die holländischen Kolonien“ 
verüben und damit in der Regel Erfolg haben, „denn den Holländern wa-
ren die unwegsamen dürren und sandigten Gegenden zu beschwerlich, als 
daß sie sich hätten die Mühe geben sollen, sich in denselben zu vertiefen, 
oder sich der Gefahr auszusetzen, den wilden Thieren zum Raube zu 
werden“ (GH, 10). Die friedfertige Grundeinstellung der Europäer, für die 
offenbar kein grundlegender Unterschied zwischen „wilden Thieren“, 
„barbarischen Völkerschaften“ und eben den Kochackern besteht, erfor-
dert in Willebrands Darstellung ein gerüttelt Maß an Provokation, das 
erst erreicht ist, als „man […] einen glücklichen Einfall auf die Kolonien 
der Holländer gewagt, ein Landhaus geplündert hat[], und mit Beute bela-
den zurückgekommen“ ist (GH, 13), worauf denn doch in einer – selbst 
dem leidtragenden Erzähler Kori – nur zu verständlichen Reaktion „die 
Bewohner der Kolonien, unsern Angriff zu rächen, die Kochacker überfal-
len“ (GH, 15). Eine Problematisierung der Landnahme, die bei Forster in 
zaghaften Ansätzen stecken bleibt, fehlt bei Willebrand nun vollends. 
Etwas ausführlicheren Raum widmen beide Autoren dem Problem der 
Sklaverei, die im kolonialen Wirtschaftssystem am Kap eine bedeutende 
Rolle spielt. Für Forster allerdings sind die Leidtragenden des niederlän-
dischen Sklavenhandels überraschenderweise nicht in erster Linie die aus 
anderen afrikanischen Ländern, aus Madagaskar oder den Kolonien in 
Indochina verschleppten Menschen, sondern die Niederländer, die dem 
Rekrutierungssystem der VOC zum Opfer gefallen sind: 

Die Anzahl der Sclaven, welche die Compagnie alhier zu ihrem Dienst 
hält, beläuft sich auf etliche hundert, die sämmtlich in einem geräumigen 
Hause wohnen, in welchem sie auch zur Arbeit angehalten werden. Ein 
anderes großes Gebäude ist zum Hospital für die Matrosen der Compag-
nie-Schiffe bestimt, die hier anzulegen pflegen und auf ihren Reisen von 
Europa nach Indien gemeiniglich eine ungeheure Menge von Kranken an 
Bord haben. Ein solcher Ost-Indienfahrer führt oft sechs bis achthundert 
Mann Recruten nach Batavia und da sie auf der langen Reise durch den 
heißen Himmelsstrich, sehr eng zusammengesteckt, auch an Wasser sehr 
knap gehalten werden, und nichts als Eingesalznes zu essen bekommen, so 
ist kein Wunder, daß ihrer so viele drauf gehen. […] Die geringen Kosten 



Der Gesichtspunkt des Fremden   73 

und große Leichtigkeit, womit die Holländischen Ziel-verkoopers ihren, die 
Menschheit entehrenden, Recruten-Handel für die Ostindische Compag-
nie zu treiben im Stande sind, machen sie gegen die Erhaltung der armen 
Menschen so gleichgültig. (AA II, 77) 

Während die Sklaven „in einem geräumigen Haus wohnen“ und dort 
„auch zur Arbeit angehalten werden“ – Formulierungen, die an zeitgenös-
sische soziale Projekte wie etwa Arbeitshäuser für ehemalige Prostituierte 
erinnern –, werden die Rekruten „sehr eng zusammengesteckt“: In Fors-
ters Darstellung erscheint die Sklaverei gegenüber diesem „die Mensch-
heit entehrenden Recruten-Handel“ geradezu als Wohltat der Europäer, 
die auch an anderer Stelle eher als Arbeitgeber denn als Ausbeuter und 
Sklaventreiber dargestellt werden: 

Zu Bestellung ihrer Feld- und Viehwirthschaft, halten sie sich zum Theil 
Sclaven, miethen sich auch gemeiniglich noch einige ärmere Hottentotten 
dazu, und zwar, wie man uns sagte, von dem Stamm der sogenannten 
Boschmans oder Waldmenschen, die kein eignes Zuchtvieh haben, sondern 
sich von Jagd und Raub nähren. (AA II, 87) 

In Willebrands Roman wird zwar die Sklaverei direkt mit den militäri-
schen Konflikten verbunden und damit der Sozialromantik Forsters ent-
zogen, erscheint aber nun als gerechte Strafe der angegriffenen europäi-
schen Siedler: „Oft aber rächten sie sich unvermuthet durch gegenseitige 
Überfälle und Verwüstungen, und die Unglücklichen unter uns, die in ihre 
Hände fielen, mußten in einer ewigen und harten Sclaverey den Frevel 
ihrer Landsleute büssen.“ (GH, 10) Mit der Wahl eines Protagonisten, der 
auf einem dieser Vergeltungsfeldzüge in niederländische Gefangenschaft 
und Sklaverei gerät, inszeniert Willebrand jedoch den Blick der Opfer auf 
dieses System: „Die Holländer hieben alles nieder, was sich ihnen wider-
setzte, plünderten den Flecken, und schleppten eine Menge Gefangene 
beyderley Geschlechts fort. […] Die Holländer hatten uns paarweise zu-
sammengebunden, und trieben uns auf eine sehr feindseelige Art vor sich 
her.“ (GH, 15) Die entwürdigende Behandlung setzt sich im Gouverneurs-
palast fort, wo „sich der Gouverneur vier der wohlgebildesten, nervigsten 
Kochacker“ auswählt und „sie seinem Sclaven-Aufseher“ übergiebt; da-
raufhin werden „die übrigen […] unter die Officiere der Vestung vert-
heilt.“ (GH, 17) Dass Kori schließlich die Aufmerksamkeit der Gouver-



74   Heiko Ullrich 

 

neursgattin auf sich zieht, wird auf „die ungewöhnliche Weisse und Zärte 
meiner Haut“ zurückgeführt und offenbart den rassistischen Hintergrund 
der Sklaverei; daneben wird durch die vielfältigen „Zeichen meiner Un-
terthänigkeit“, wenn Kori etwa „nach Landesgebrauch ihren linken Fuß 
auf mein Haupt“ setzt, aus der als „einiges Wohlwollen“ beschriebenen 
Haltung der „Gebieterin“ schließlich ein „Vergnügen an mein Betragen“, 
das die freiwillige Unterwerfung honoriert: „Sie lächelte über meine Zu-
dringlichkeit, und erlaubte mir, da zu bleiben.“ (GH, 17)19 
Dieses Wohlwollen, das sich auch in der Behandlung durch den Kammer-
diener Blinck zeigt, der für Kori „ein gutherziger Kerl“ ist (GH, 18), führt 
jedoch schließlich dazu, dass es Kori „in kurzem nicht schwer [wird] zu 
vergessen, daß ich ein Sclave war“ (GH, 20). Sobald er jedoch in dem Be-
wusstsein, nun völlig in die Gesellschaft der niederländischen Kolonial-
herren integriert zu sein, eine Liebesbeziehung zur Tochter des Gouver-
neurs anknüpft, schlägt dieses Wohlwollen in Entrüstung über diese An-
maßung eines Sklaven um, der Kori nach wie vor ist: 

Keiner von allen denen, die zugegen waren, wagte es, den Mund zu eröff-
nen, sie sahen, daß die Wut des Gouverneurs aufs äusserste gestiegen war. 
Er rief Leibeigene herein. Bindet ihn, schrie er, er ist ein Sclave, wie ihr 
seyd, bringt ihn in eure Kerker, euer Leben soll mir vor das Seinige haften. 
Man gehorchte, man zog mir die Uniform ab und gab mir die Kleidung 
der Leibeigenen, band mir Hände und Füße und schleppte mich in ein 
dunkles Gewölbe, wo man mich mit einer Kette an der Wand befestigte. 
[…] ich erwartete schon das Schicksal der Leibeigenen, die eines Haupt-
verbrechens schuldig sind, nämlich von Elephanten zertreten zu werden. 
[…] Rohe Wurzel so wie meine Nation sie speiset und Wasser war meine 
Kost und der Boden des Gefängnisses mein Lager. (GH, 35f.) 

Als Kori jedoch teilweise rehabilitiert und als Agent des Gouverneurs 
nach Batavia geschickt wird, verhält er sich als Sklavenhalter noch weit 
grausamer als seine eigenen Herren, deren schlimmste Strafe ironischer-
weise darin zu bestehen scheint, dass sie ihm den Luxus der kolonialen 
Gesellschaft vorenthalten und wieder auf „rohe Wurzeln so wie meine 
Nation sie speiset“ als Nahrung verweisen. Als Koris Gemahlin in Batavia 
vergiftet wird, verliert er dagegen nicht nur jedes Maß, sondern rechtfer-

                                                 
19  Vgl. dazu auch Ullrich 2015, 35. 



Der Gesichtspunkt des Fremden   75 

tigt die Züchtigung einer mutmaßlich unschuldigen, nur unter der Folter 
geständigen Sklavin gerade durch die Notwendigkeit, das bestehende 
System zu erhalten, dessen Opfer er vor noch nicht allzu langer Zeit selbst 
geworden ist: 

Mein Verdacht fiel auf eine Negerin, welche meine Gemahlin vor etwa 
zwölf Wochen wegen einiger Diebstähle und boshafter Streiche sehr hart 
hatte züchtigen lassen. Ich ließ sie an einen Baum binden und mit Dornen 
peitschen. Sie biß sich wütend in die Lippen und weigerte sich, das ge-
ringste zu gestehen. Einige andre Sclavinnen aber sagten es ihr unter die 
Augen, daß sie die Mörderin war und auf ihre Aussage ließ ich sie den Ge-
richten übergeben, wo der Gebrauch des glühenden Drates ihr endlich das 
Bekenntniß abzwang. Sie wurde verdammt, lebendig verbrannt zu wer-
den. Meine Gemahlin erfuhr nichts von ihrer Strafe, denn sie hatte mich 
unaufhörlich gebeten, ihrer Mörderin zu verzeihen; und ich hätte auch 
selbst für das Leben der Negerin gebeten, wenn der Verlust meiner Ge-
mahlin mir nicht zu schmerzhaft gewesen wäre, und das Verbrechen, um 
die ganze Kolonie gegen einen Frevel dieser Art zu sichern, die strengste 
Ahndung erfordert hätte. (GH, 53) 

Sowohl Forster als auch Willebrand entwickeln bei der Beschreibung der 
beiden zentralen kolonialen Machtsysteme, der Aneignung von Land und 
der Praxis der Sklaverei, eine Haltung des Wegschauens. Diese steht gera-
de bei der Betrachtung der kolonialen Landnahme in deutlichem Kontrast 
zu älteren Reiseberichten, wo etwa einheimische Aufständische ihre Akti-
onen folgendermaßen rechtfertigen: 

Und darum […] hetten sie ihnen aus keinen andern Uhrsachen den Krieg 
angethan, als daß sie solches ihr zugefügtes Unrecht rächen möchten: zu-
mahl weil ihnen nicht allein verbohten würden diese oder jene weiden, 
welche sie von allen Zeiten her ungehindert besessen, und sie den Hollän-
dern im anfange nur zu einer erfrischung vergönnet, zu gebrauchen; son-
dern auch sehen müsten, daß ihre Länder, ohne ihr vorwissen, durch die 
Holländischen Befehlhaber unter die Holländer selbsten ausgeteilet, und 
ihnen, den Hottentotten, gewisse Grentzen gesetzt würden, darüber sie 
mit ihrem Viehe nicht zu treiben vermöchten.20 

                                                 
20  Dapper 1670, 605; zur Verwendung Dappers als Quelle durch Willebrand vgl. auch 

Hale 2007, 161. 



76   Heiko Ullrich 

 

Ähnliche Vermeidungsstrategien werden auch bei der Beschreibung der 
Sklaverei angewendet, wobei der Rückgriff auf verschiedene Perspektiven 
nicht zur Schärfung der Kritikfähigkeit führt, sondern durch die überein-
stimmenden Aussagen Eindeutigkeit suggeriert: Während Forster die 
Sklaverei mit dem Schicksal der den „Ziel-verkoopers“ zum Opfer gefalle-
nen Rekruten vergleicht und nur letzteres explizit als Unrecht einstuft, 
lässt Willebrand seinen Protagonisten vom Opfer zum Täter werden, 
ohne aus der einen oder anderen Perspektive heraus Kritik am System der 
Sklaverei zu entwickeln – im Gegenteil: Kori affirmiert das System so-
wohl in seiner alten Rolle als Sklave als auch in seiner neuen als Sklaven-
halter. 
 
IV Eurozentristische Perspektiven auf den  
kolonialen Bildungsauftrag und die christliche Mission 
 
Grundlage für diese Haltung des aus der Retrospektive des assimilierten 
Europäers erzählenden Protagonisten ist die feste Überzeugung, dass die 
abendländische Zivilisation der afrikanischen in allen Belangen überlegen 
sei. Diese Ansicht vertritt grundsätzlich auch Forster, doch gerade den 
Bildungsstand der europäischen Siedler am Kap beurteilt er eher negativ. 
So berichtet er von „dem Gouverneur, Baron Joachim von Plettenberg“, 
dieser sei „ein Herr von Wissenschaft und großer Kenntniß, dessen Höf-
lichkeit und Gesprächigkeit uns gleich einen guten Begrif von ihm bey-
brachte“ (AA II, 75). Dass dieser jedoch eher eine – gerade deshalb beson-
ders rühmenswerte – Ausnahme bildet, zeigt Forsters generalisierende 
Beschreibung der Bewohner des Kaps: 

Es fehlt ihnen gewissermaßen an Gelegenheit, sich Kenntnisse zu erwer-
ben, denn auf dem ganzen Cap ist keine einzige Schule von einiger Bedeu-
tung. Die Söhne werden daher gemeiniglich nach Holland geschickt; die 
Erziehung der Töchter aber ist fast ganz vernachläßigt. Ihre Abneigung 
gegen das Lesen und der Mangel öffentlicher Veränderungen, macht, daß 
ihre Gespräche nichts weniger als unterhaltend sind und gemeiniglich auf 
Klatschereyen hinaus laufen, die hier so bitter sind als sie in allen kleinen 
Städten zu seyn pflegen. Französisch, Englisch, Portugiesisch und Malay-
isch wird hier häufig gesprochen und viele Frauenzimmer wissen alle die-
se Sprachen. Dies und ihre Geschicklichkeit im Singen, Lautenspielen und 
Tanzen, nebst einer angenehmen Bildung, die hier nicht selten ist, tritt ei-



Der Gesichtspunkt des Fremden   77 

nigermaßen an die Stelle feiner Sitten und Sentiments, die ihnen gemein-
iglich fehlen. Doch giebts unter den Vornehmern, sowohl des einen als des 
andern Geschlechts, Personen, deren Betragen, weitläuftige Lectür und 
großer Verstand selbst in Europa nicht unbemerkt und unbewundert blei-
ben würde. (AA II, 85f.) 

In einer Anmerkung führt Forster für diese abschließende Relativierung 
seines negativen Urteils eine Handvoll Personen an, deren „Gast-
freyheit“21 und „Gesprächigkeit“ er ebenso lobt wie ihre „Wissenschaft 
und edle[] philosophische Denkungsart“, aus welcher er schlussfolgert: „Es 
ist eine wahre Freude, so vieler schätzbaren Glieder der Gesellschaft und 
so vieler Menschenfreunde Andenken zu erhalten.“ (AA II, 86, Anm. 1)22 
Das generell dennoch eher bescheidene Bildungsniveau erklärt Forster 
auch im weiteren Verlauf seiner Argumentation durch die Entfernung 
von Europa als einzigem Quell dieser Bildung, von dem die Siedler zumal 
im Landesinneren völlig abgetrennt sind: „In den entferntesten Gegenden, 
von daher sie selten zur Stadt kommen, sollen sie sehr unwissend seyn; 
welches sich leicht begreifen läßt, weil sie keine Gesellschaft als Hotten-
totten haben, und oft etliche Tagereisen weit auseinander wohnen.“ (AA 
II, 86) Wie bereits bei der Beschreibung der wirtschaftlichen Situation 
schenkt Forster der Interaktion zwischen den niederländischen Kolonial-
herren und den von ihnen kolonialisierten Gesellschaften kaum Beach-
tung; das Bildungsgefälle wird eher implizit vorausgesetzt als ausführlich 
reflektiert. Anstelle der – eigentlich typisch aufklärerischen – optimisti-
schen Erwartung einer positiven Beeinflussung der kulturell unterlegenen 
Nichteuropäer wird ein lediglich über Gerüchte rezipiertes, aber unbe-
denklich für plausibel erklärtes Absinken des Bildungsniveaus bei den 
Kolonialherren durch den Kontakt mit den Kolonialisierten begründet. 
Der pessimistischen Einschätzung Forsters steht in Willebrands Roman 
eine einzige Erfolgsgeschichte gegenüber, die von derselben Grundan-
nahme einer wesenhaften Überlegenheit der europäischen Zivilisation 
getragen wird, in der sich am deutlichsten zeigt, dass Kori, als er seinen 
Bericht schreibt, gänzlich zum Europäer geworden ist. Symptomatisch ist 
besonders der Romanbeginn: 

                                                 
21  Vgl. zu diesem Aspekt auch Ullrich 2014, 38. 
22  Vgl. zur Bedeutung der Bildung für Forsters Weltbild neben Strack 1995, 178, Bödeker 

1986, 108, und Uerlings 2000, 30f., auch Uhlig 2003, 404f., und Uhlig 2010, 58f. 



78   Heiko Ullrich 

 

Ich bin mitten unter einem der wildesten und barbarischten Völkern ge-
bohren, die nur irgendwo einen Winkel des Erdbodens bewohnen, mitten 
unter einem Volke, welches von andern gesitteten Nationen kaum der Eh-
re gewürdiget wird, zu den Menschen gezählet zu werden, nemlich unter 
den Saldanharen, oder wie man sie in der Sprache meines Vaterlandes 
nennt, unter den Kochackern; ein cafrisches Volk, welches die südliche 
Spitze von Africa bewohnt, und deren Gebiet nur wenige Tagereisen von 
den Kolonien entfernt ist, welche die Holländer auf dem Vorgebürge der 
guten Hofnung angelegt haben. (GH, 9) 

Während Forster nur die negativen Auswirkungen betrachtet, die sich aus 
der Kulturlosigkeit der Einheimischen auf die europäischen Siedler erge-
ben, scheint Willebrand bereits hier einen verborgenen Vorwurf zu erhe-
ben, der die Frage aufwirft, wie die Holländer es zulassen können, dass 
„nur wenige Tagereisen“ von ihnen entfernt „eines der wildesten und 
barbarischten Völker“ lebt. Als Kori nun in Kontakt mit den Europäern 
tritt, werden ihm und seinen Mitgefangenen die Segnungen der abend-
ländischen Bildung zunächst vorenthalten – im Gegenteil: „Wir sollten 
den Gouverneur und seine Gemahlin mit unseren Landesgebräuchen 
belustigen.“ (GH, 16) Auch als er bereits die Gunst der Gouverneursgattin 
erlangt hat, verkleidet man ihn noch durch „eine Haube von bunten Fe-
dern“, „einen breiten und sehr langen Atlas-Band […], woran eine Feder-
schürze bevestigt war“ und „gelbe saffiane Halbstiefel“ (GH, 18) – die Dif-
ferenz zwischen dem afrikanischen Sklaven und seinen europäischen 
Herren wird nicht nur nicht eingeebnet, sondern noch künstlich ver-
stärkt. Dies ändert sich erst, als Kori selbst – erneut aufgrund seiner ihn 
vor den Landsleuten auszeichnenden Verbundenheit mit der europäi-
schen Kultur – den ersten Schritt einer solchen Annäherung tut: 

Sie freuete sich, da sie bemerkte, daß ich einige Worte gebrochen hollän-
disch redete, und trug Blinck auf, mich in allem zu unterrichten; sie ver-
sprach ihm große Belohnungen, wenn er mich bilden und von allen rau-
hen Sitten entwöhnen könnte. Sie wollte mich alle Tage sehen, um sich 
selbst von meinem Fortgange zu überzeugen […]. Ich lernte essen, mich 
ankleiden, reden – mit einem Worte, in vier Wochen war ich der unwis-
sendste Page und der galanteste Hottentott. (GH, 19) 



Der Gesichtspunkt des Fremden   79 

In diesem Zwischenstadium von Koris Integration spielt die Belustigung 
seiner Gastgeber zwar noch immer eine gewisse Rolle; anstelle seiner 
Fremdheit wird nun jedoch seine perfekte Anpassung an die europäische 
Kultur zum Quell der Freude – die (spöttische) Belustigung wird zum 
(anerkennenden) Vergnügen: „Mein Betragen belustigte den Gouverneur 
und seine Gemahlin auf mancherley Art. Oft wenn ich bey der Tafel auf-
wartete, reichte mir meine Gebieterin einen Bissen, und alle schienen sehr 
vergnügt, wenn ich ihn ebenso zierlich als ein gebohrner Holländer zu 
verzehren wußte.“ (GH, 20) Auf dieser Grundlage formuliert der Roman 
nun die prinzipiell gleiche Befähigung aller Menschen, das Bildungsideal 
des aufgeklärten Europa zu erreichen, durch den Mund der Gouverneurs-
gattin, die sich gegen die Skepsis ihres Gatten verwahrt: 

Lassen Sie mir doch meinen Eigensinn, antwortete sie, ich will einen Ver-
such wagen, ob es nicht möglich ist, einen Hottentotten eben so gesittet 
und gelehrt zu machen, als den besten Europäer, damit ich ihn unsern va-
terländischen Philosophen entgegen stellen kann, zum Beweise, daß die 
Seele eines Hottentotten eben der Feinheit fähig ist, als die Ihrige, wenn 
sie nur zeitig genung eben dieselbe Cultur erhalten hat. […] Man bestellte 
den Gehülfen eines Schiffspredigers, der mir Gesellschaft leistete, und 
mich in allen Wissenschaften unterrichten mußte, und man versprach ihm 
große Belohnungen und Beförderung auf einem Schiffe, wenn es ihm ge-
lingen würde, aus mich einen Gelehrten zu bilden; auch die Leibesübun-
gen wurden nicht versäumt, ich lernte nicht nur die Flinte tragen und ge-
brauchen, sondern auch tanzen, reiten, fechten, mit einem Worte alles, 
was zu einem vollkommnen jungen Herrn von Stande nötig ist. (GH, 21) 

Die Widerlegung der „vaterländischen Philosophen“ verweist angesichts 
der französischen Abstammung der Gouverneursgattin wohl auf eine der 
wesentlichen Quellen Willebrands für seinen Roman – die Geschichte 
eines jungen Einheimischen, der vom Gouverneur Simon van der Stel 
erzogen wird, der europäischen Zivilisation aber schließlich den Rücken 
kehrt und sich dadurch für einen prominenten Publikationsort qualifi-
ziert: Jean-Jacques Rousseaus Discours sur lʼorigine et les fondements de 
lʼinégalité parmi les hommes (1755).23 Und obgleich auch Koris Integration 

                                                 
23  Die  Episode  stammt ursprünglich aus Terry 1655, 20-23, wandert von dort über Medley 

1738, 106-108, Bertrand 1741, 202-204, Monath 1745, 110f., und Prévost 1748, 175,  



80   Heiko Ullrich 

 

durch den Konflikt mit dem Gouverneur zwischenzeitlich in eine Krise 
gerät, ist der Ausgang von Willebrands Roman der Vorlage gerade entge-
gengesetzt: Nach den Wirren seiner Trennung von Lenore und der Ver-
bannung nach Batavia kehrt Kori schließlich keineswegs zu den Koch-
ackern, dem Stamm seiner Mutter, zurück, sondern wandert nach Frank-
reich, in die Heimat seines Vaters, aus. Bereits zuvor jedoch wird Koris 
Integration ein überwältigender Erfolg zugeschrieben, der offensichtlich 
– obgleich Koris Aufstieg in der kolonialen Gesellschaft ironischerweise 
mit einer Bemerkung der Gouverneursgattin über „die ungewöhnliche 
Weisse und Zärte meiner Haut“ begonnen hatte – mit einer auch die kör-
perlichen Merkmale seiner Herkunft buchstäblich auslöschenden Anpas-
sung einhergeht: 

Allmählig vergaß ich ganz meinen Ursprung, meine Herkunft, meine Er-
ziehung, meine Leibeigenschaft, und ich bemerkte auch, daß die Hollän-
der auf dem Vorgebürge es vergessen, und ich ward unter ihnen als ein 
Mitbürger betrachtet. Nur zuweilen, wenn ich vorüber gieng, flisperte ei-
ner dem andern etwa neu angekommenen Fremden ins Ohr, daß ich ein 
gebohrner Hottentotte sey, und viele hielten es für eine Fabel, weil bey 
mir Sprache, Sitten, Ansehen und Religion den übrigen Holländern völlig 
gleich waren. (GH, 22) 

Will man Willebrand hier nicht einen logischen Fehler unterstellen, wenn 
er seinen Protagonisten im „Ansehen […] den übrigen Holländern völlig 
gleich“ werden lässt, muss man wohl von einer kolonialen Gesellschaft 
ausgehen, die der sichtbaren ethnischen Identität erstaunlich geringe Be-
deutung beimisst – vielleicht ein erneuter Hinweis auf Simon van der Stel, 
dessen Abstammung von einem niederländischen Vater und einer malaii-
schen Mutter seinen Aufstieg zum Gouverneur der niederländischen 
Kapkolonie ebenfalls nicht behindert. 
Noch auffälliger als die kontrafaktische Behauptung einer Angleichung 
der äußeren ethnischen Merkmale ist jedoch Willebrands Konstatierung 
einer religiösen Integration Koris, zumal diese für den Roman eigentlich 
eine zentrale Rolle spielen müsste – geht man von dem Buch aus, in das 
Charles Etienne Barney, der ehemalige Geliebte der Gouverneursgattin 

                                                                                                           
zu Rousseau 1755, 258f.; vgl. dazu neben Mielke 1993, 214f., und Merians 2001, 106-
108, insbesondere das Nachwort in GH, 107-114. 



Der Gesichtspunkt des Fremden   81 

und Koris Vater seine Lebensgeschichte aufzeichnet, denn dieses ist „eine 
französische Übersetzung der Psalmen“ (GH, 20). Der durch diese Remi-
niszenz an den berühmten Hugenottenpsalter und die von Barney fort-
während artikulierte Hoffnung auf eine Flucht in die niederländischen 
Kolonien (GH, 76, 78 u. 79) evozierte Kontext des Calvinismus als ge-
meinsamer religiöser Grundlage wird nirgends explizit; selbst Barney, 
dem die Religion doch so viel zu bedeuten scheint, dass er am Ende gar als 
Märtyrer für seinen Glauben stirbt, wenn man ihn „von Pfeilen durch-
schossen auf der Asche liegen[d]“ findet,24 tauft zwar seinen Sohn: „[…] ich 
übergab dich der Gnade deines Schöpfers und meine Lippen segneten 
dich; ich taufte dich und nannte dich Kori, dieß soll dein Name seyn, bis 
du die Religion deines Vaters erkannt hast, alsdann magst du meinen Na-
men führen.“ (GH, 78) Wie seinen Sohn lehrt Barney jedoch auch seine 
Gemahlin nur Bruchstücke der Religion, wenn er ihr lediglich mitteilt, 
„daß es nicht Summah sey, den wir anbeten müssen, sondern daß noch ein 
Mächtigerer da ist, der nicht so ist, wie wir sind, sondern unsichtbar wie 
die Luft, die wir fühlen“ (GH, 12), was diese ausdrücklich bedauert: 

Oft klagte ichs ihm, daß ich die Worte seines Gebetes nicht verstünde, und 
daß ich fürchtete, wenn er nicht mehr bey mir wäre, würde ich nicht mehr 
beten können; – dann tröstete er mich. – Nein, Duchala, sagte er, du bist 
fromm und gutherzig, der Mächtigere liebt dich, und wenn du ihn anbe-
ten willst, falle nur nieder und hebe die Hände auf, das wird ihm Gebet 
seyn. (GH, 12) 

Wenn Barney als Idealbild eines „verehrungswürdigen Vaters“, das der 
Sohn in ihm sieht (GH, 79), für Koris erhoffte Flucht zu den Holländern 
die folgende Zuversicht äußert: „[…] du wirst unter ihnen, durch ihre 
Anführung fähig werden, dereinst den Wert dieses Buches zu erkennen“ 
(GH, 59f.), täuscht er sich jedoch: 

Man suchte, mir einige Anfangsgründe der christlichen Religion beyzu-
bringen, aber dieß hielt herzlich schwer. Man spürte mir allenthalben 
nach, ob man nicht eine Art des Gottesdienstes wahrnehmen könnte, den 
ich beobachtete, aber sie konnten nichts entdecken, und kein Wunder war 
es, denn mein ganzer Gottesdienst bestand in Niederknien und die Hände 
aufheben. (GH, 20) 

                                                 
24  Vgl. dazu neben Hale 2007, 160, auch Ullrich 2015, 33. 



82   Heiko Ullrich 

 

Diese Folgen der religiösen Vernachlässigung konstatiert Forster erneut 
zunächst für die weißen Einwohner der Kapkolonie: 

In der ganzen Stadt ist nur eine Kirche, und auch diese nicht allein von 
schlechter Bauart, sondern dem Ansehen nach, für die Gemeine auch zu 
klein. Der Duldungs-Geist, welcher den Holländern in Europa so viel 
Nutzen verschaft hat, ist in ihren Colonien nicht zu finden. Nur erst seit 
ganz kurzer Zeit haben sie den Lutheranern erlaubt hier und zu Batavia 
Kirchen zu bauen; und selbst gegenwärtig haben diese noch keinen eignen 
Prediger am Cap, sondern müssen sich mit den Schif-Predigern der Däni-
schen oder Schwedischen Ost-Indienfahrer begnügen die, gegen gute Be-
zahlung, ein bis zweymahl des Jahrs alhier predigen und das Abendmahl 
austheilen. (AA II, 76)25 

Sodann richtet sich sein Blick zwar nicht auf die Missionierung der ein-
heimischen Bevölkerung, aber immerhin auf die geistliche Unterweisung 
der Sklaven: 

Die Sclaven sind in diesem Stück noch viel übler dran; denn weder die 
Regierung überhaupt, noch die einzelnen Eigenthumsherren insbesondre, 
kümmern sich um einen so geringfügigen Umstand, als ihnen die Religion 
ihrer Leibeignen zu seyn dünkt, im allergeringsten; daher denn auch diese, 
im Ganzen genommen, gar keine zu haben scheinen. Einige wenige der-
selben sind dem Mohamedanischen Glauben zugethan, und versammlen 
sich wöchentlich einmal in dem Hause eines freyen Mohamedaners, um 
einige Gebethe und Capitel aus dem Coran zu lesen und abzusingen, als 
worauf sich ihr ganzer äußerlicher Gottesdienst alhier einschränkt, weil 
sie keine Priester haben. (AA II, 76f.) 

Zwar betont Forster in einer Anmerkung, dass diese bedauerlichen Zu-
stände nun keineswegs ein Alleinstellungsmerkmal des niederländischen 
Kolonialismus seien, sondern in allen europäischen Gesellschaften von 
Sklavenhaltern verbreitet seien, dennoch beurteilt er die Indifferenz ge-
genüber der Religion gerade der Sklaven nicht als Ausdruck eines libera-
len „Duldungs-Geistes“, sondern als sträfliche Vernachlässigung – und 
diese Vernachlässigung entlockt ihm eine (wenn auch moderate) Kritik an 
dem System der Sklaverei: 

                                                 
25  Vgl. dazu auch Siegel 2007, 29. 



Der Gesichtspunkt des Fremden   83 

Wir sind nicht gemeinet dies den Holländern allein schuld zu geben; denn 
es ist zu bekannt, daß alle Neger in Englischen und Französischen Colo-
nien, in diesem Punkt eben so vernachläßigt sind. Wir wünschten nur un-
ter den Colonisten aller Nationen ein mitleidiges Gefühl gegen diese Un-
glücklichen rege zu machen; und sie, die das unschätzbare Glück der 
Freyheit selbst genießen oder wenigstens darnach streben, – zu erinnern, 
daß sie menschlich und gütig gegen Elende seyn sollen, denen sie den See-
gen der Freiheit, vielleicht ohne alles Mitleid vorenthalten. (AA II, 77, 
Anm. 1)26 

Während die Religion bei Forster noch den Weg zu einer Kritik des Kolo-
nialismus aus christlicher Nächstenliebe heraus zu weisen scheint, wenn 
dieser auch systemimmanent bleibt und einen Kolonialismus ohne die 
allgegenwärtige Ignoranz dem Schicksal der Sklaven gegenüber oder viel-
leicht auch ohne die Sklaverei selbst imaginiert, bleibt die christliche Ein-
färbung der Lebensgeschichte Barneys für die Biographie seines Sohnes 
beinahe bedeutungslos. Der französische Psalter wird zum reinen 
Schreibstoff für Barney, der seinen Sohn auf diese Weise noch einmal 
über dessen europäischen Wurzeln aufklärt, sowohl das abendländische 
Bildungsgut als auch die christliche Religion bleiben jedoch inhaltlich 
vage und werden eher als Feigenblatt eines kolonialen Bildungsauftrags 
genutzt, den auch Forster zwar prinzipiell unterstützt, in der gegenwärtig 
am Kap praktizierten, aus seiner Sicht defizitären Ausformung jedoch für 
verbesserungswürdig hält. Sowohl Willebrands unausgesprochene Akzep-
tanz des erfolgreichen Erziehungsprogramms, das Kori durchläuft, als 
auch Forsters systemimmanente Kritik bleiben einem starren Eurozent-
rismus verhaftet, der die extrem negative, über die deutsche Kolonialge-
schichte noch bis in die heutige umgangssprachliche Verwendung des 
Begriffes ‚Hottentotten‘ nachwirkende Einstellung der Europäer gerade 
den Einwohnern des südlichen Afrika gegenüber unreflektiert über-
nimmt. 
 

                                                 
26  Vgl. zu Forsters Kritik an Sklaverei und geistlicher Vernachlässigung der Sklaven auch 

Lüsebrink 2003, 134f., Diop 2012, 188f., Gomsu 1998, 546, Siegel 2007, 30, und May 
2009, 198. 



84   Heiko Ullrich 

 

V Zusammenfassung 
 
Weder zu Beginn von Forsters Weltreise noch im Konzept von Wille-
brands Roman wird der Perspektivismus, auf den sich beide Autoren pro-
grammatisch berufen, so produktiv, dass er zu einer Infragestellung des 
eigenen Standpunktes führt, insofern es sich um eine europäische und 
koloniale Position handelt. Zwar üben sowohl Forster als auch Willebrand 
Kritik an konkurrierenden Stimmen, die ihrer Sicht auf die Zustände am 
Kap widersprechen – etwa am Klassizismus Bougainvilles oder am Primi-
tivismus Rousseaus –, doch gelingt es ihnen nicht, einen außereuropäi-
schen „Gesichtspunkt“ einzunehmen; zu fest sind sie in ihrer Herkunfts-
gesellschaft verwurzelt. Insbesondere Willebrands Experiment einer Dar-
stellung des gesamten Romans aus der Sicht eines „Hottentotten“ kann 
offenbar nur gelingen, weil Kori am Ende eben aus der Sicht eines Euro-
päers schreibt – seine Entschuldigung am Ende der Vorrede: „Was endlich 
die Schreibart anbetrifft, so darf ich mit Grunde hoffen, daß man bey 
einem gebohrnen Hottentotten viele Mängel der Einkleidung und des 
Vortrags entschuldigen wird“ (GH, 7), macht vielleicht am deutlichsten, 
wie sehr sich dieser „gebohrne Hottentott“ mit den Forderungen der eu-
ropäischen Poetik identifiziert hat, indem er sich, dem Natürlichkeitsideal 
von Willebrands Vorbild Gellert folgend, auf Kosten der manieriert-
künstlerischen Verzierungen der elocutio („Einkleidung“) und actio („Vor-
trag“) auf die sachlich-rationalen Inhaltsaspekte der inventio („Geschichte 
meines Lebens“, GH, 7) und dispositio („aufzuzeichnen“, GH, 7) und damit 
auf den Vorrang der res vor den verba beruft. In eine ähnliche Richtung 
weisen – auf einem vergleichbaren Reflexionsniveau – Forsters Rückgriff 
auf die antike Tradition der Idylle, die er durch ein Juvenalzitat und ins-
besondere seine malerischen Schilderungen untermauert, und seine Ori-
entierung an den Maximen der christlichen Mission, der die Praxis der 
Sklaverei nicht prinzipiell zu widersprechen scheint. Beide Autoren ver-
harren in den untersuchten Texten also bei einer durch ihren kulturellen 
Kontext vorgegebenen Bandbreite von „Gesichtspunkten“, die zu über-
schreiten ihnen bestenfalls in Ansätzen gelingt. 
 
 



Der Gesichtspunkt des Fremden   85 

Literaturverzeichnis 
 

Berthold, Christian: Fiktion und Vieldeutigkeit. Zur Entstehung 
moderner Kulturtechniken des Lesens im 18. Jahrhundert, Tübingen 
1993. 

Bertrand, Jean: Description du Cap de Bonne-Esperance. Tirée des 
memoires de Mr. Pierre Kolbe. Bd. 1, Amsterdam 1741. 

Blindman, David: „Georg Forster Between Britain, France, 
Germany, and the South Seas“, in: Publications of the English Goethe 
Society 77 (2008), 77-89. 

Bödeker, Hans Erich: „Reisen: Bedeutung und Funktion für die 
deutsche Aufklärungsgesellschaft“, in: Reisen im 18. Jahrhundert. 
Neue Untersuchungen, hrsg. v. Wolfgang Griep u. Hans-Wolf Jäger, 
Heidelberg 1987, 91-110. 

Dapper, Olfert: Umbständliche und Eigentliche Beschreibung von 
Africa, und denen darzu gehörigen Königreichen und Landschaften, 
Amsterdam 1670. 

Diop, El Hadj Ibrahima: „Die Kant-Forster-Kontroverse über 
Menschenrassen als Wendepunkt der europäischen Afrikadiskurse“, 
in: Klopffechtereien, Missverständnisse, Widersprüche? Methodische und 
methodologische Perspektiven auf die Kant-Forster-Kontroverse, hrsg. v. 
Rainer Godel u. Gideon Stiening, München 2012, 179-189. 

Fischer, Tilman: „Denklust und Sehvergnügen. Zum Rollenwechsel 
in den Reisebeschreibungen Georg Forsters“, in: Natur – Mensch – 
Kultur. Georg Forster im Wissenschaftsfeld seiner Zeit, hrsg. v. Jörn 
Garber u. Tanja van Hoorn, Hannover 2006, 171-196. 

Garber, Jörn: „Antagonismus und Utopie: Georg Forsters 
Städtebilder im Spannungsfeld von ‚Wirklichkeit‘ und ‚Idee‘“, in: 
Von der Geometrie zur Naturalisierung. Utopisches Denken im 18. 
Jahrhundert zwischen literarischer Fiktion und frühneuzeitlicher 
Gartenkunst, hrsg. v. Richard Saage u. Eva-Maria Seng, Tübingen 
1999, 209-236. 



86   Heiko Ullrich 

 

Gomsu, Joseph: „Georg Forsters Wahrnehmung Neuer Welten“, in: 
ZfG 8 (1998), 538-550.  

Gomsu, Joseph: „‚Über lokale und allgemeine Bildung‘. Georg 
Forsters Projekt einer anderen Moderne“, in: GFS XI (2006),  
323-334. 

Graczyk, Annette: „Georg Forsters Ansichten vom Niederrhein als 
wissenschaftlicher Reisebericht“, in: GFS XI (2006), 443-459. 

Griep, Wolfgang: „Annäherungen. Über Reisen und Aufklärung in 
der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts“, in: Georg Forster in 
interdisziplinärer Perspektive, hrsg. v. Claus-Volker Klenke, Berlin 
1994, 103-112. 

Groenewold, Peter: „Georg Forsters Hollandbild im Kontext der 
Ansichten vom Niederrhein“, in: GFS XI (2006), 481-495. 

Hahl, Werner: Reflexion und Erzählung. Ein Problem der Romantheorie 
von der Spätaufklärung bis zum programmatischen Realismus, Stuttgart 
u.a. 1971. 

Hale, Frederick: „The First German Novel about South Africa: 
‚Geschichte eines Hottentotten, von ihm selbst erzählt‘“, in: German 
Life and Letters 60 (2007), 149-164. 

Hamberger, Georg Christoph u. Meusel, Johann Georg: Das gelehrte 
Teutschland. Bd. 4, 4. Aufl., Lemgo 1784. 

Hentschel, Uwe: „Von der ‚ästhetischen Vollkommenheit wissen-
schaftlicher Werke‘. Theorie und Praxis der Reisebeschreibung bei 
Georg Forster“, in: ZfG 2 (1992), 569-585. 

Holdenried, Michaela: „Erfahrene Aufklärung: Philosophische 
Reisen in zerstörte Idyllen. Georg Forster als philosophischer 
Reisender: Reise um die Welt (1777)“, in: GFS XI (2006), 131-145. 

Holzapfel, Kathrin: „Georg Forster und die Sprache der 
Landschaft“, in: GFS XVII (2012), 69-81. 

van Hoorn, Tanja: „Physische Anthropologie und normative 
Ästhetik. Georg Forsters kritische Rezeption der Klimatheorie in 
seiner Reise um die Welt“, in: GFS VIII (2003), 139-161. 



Der Gesichtspunkt des Fremden   87 

Jaeger, Stephan: „Georg Forsters Reise um die Welt als prozessuale 
Kulturgeschichte“, in: Germanistik im Konflikt der Kulturen. Bd. 9, 
hrsg. v. Jean-Marie Valentin, Bern u.a. 2007, 311-315. 

Jopp, Werner: Die frühen deutschen Berichte über das Kapland und die 
Hottentotten bis 1750, Diss., Göttingen 1960. 

Kittelmann, Jana: „Georg Forster und die Gartenkunst“, in: GFS 
XVI (2011), 1-24. 

Kolb, Peter: Caput Bonae Spei Hodiernum. Das ist: Vollständige 
Beschreibung des Africanischen Vorgebürges der Guten Hofnung, 
Nürnberg 1719. 

Kolb, Peter: Naaukeurige en uitvoerige Beschryving van de Kaap de 
Goede Hoop, Amsterdam 1727. 

Lüsebrink, Hans Jürgen: „Zivilisatorische Gewalt. Zur Wahr-
nehmung kolonialer Entdeckung und Akkulturation in Georg 
Forsters Reiseberichten und Rezensionen“, in: GFS VIII (2003), 
123-138. 

May, Yomb: „Menschenrechte für die Wilden? Zum Widerspruch 
zwischen ‚Instruktionen‘ und Wirklichkeit in der literarischen 
Weltreise Georg Forsters“, in: GFS XIV (2009), 191-205. 

May, Yomb: Georg Forsters literarische Weltreise. Dialektik der 
Kulturbegegnung in der Aufklärung, Berlin/Boston 2011. 

Medley, Guido: The Present State of the Cape of Good-hope. Written 
Originally in High German, by Peter Kolben, A. M., done into English 
from the Original by Mr. Medley. Bd. 1, London 1738. 

Merians, Linda Evi: Envisioning the Worst. Representations of 
‚Hottentots‘ in Early-Modern England, Newark 2001. 

Mielke, Andreas: Laokoon und die Hottentotten. Über die Grenzen von 
Reisebeschreibung und Satire, Baden-Baden 1993. 

Monath, Peter Conrad: Beschreibung des Vorgebürges des Guten 
Hoffnung, und derer darauf wohnenden Hottentotten. Gezogen aus den 
Anmerckungen des Herrn M. Peter Kolbens, Frankfurt am 
Main/Leipzig 1745. 



88   Heiko Ullrich 

 

Müller, Mario: „Willebrand, Christian Ludwig“, in: Deutsches 
Literatur-Lexikon. Biographisch-bibliographisches Handbuch. Begründet 
von Wilhelm Kosch. 3., völlig neu bearbeitete Auflage. Bd. 32: 
Wiedmann-Willisen, hrsg. v. Hubert Herkommer, Berlin 2013, 672f. 

Neumann, Michael: „Philosophische Nachrichten aus der Südsee. 
Georg Forsters Reise um die Welt“, in: Der ganze Mensch. 
Anthropologie und Literatur im 18. Jahrhundert, hrsg. v. Hans-Jürgen 
Schings, Stuttgart, Weimar 1994, 517-544. 

Neumann, Michael: „Europas Welt-Erfahrung. Der Weltreisende 
Georg Forster zwischen Aporien und Theorien“, in: Europa 
interdisziplinär. Probleme und Perspektiven heutiger Europastudien, 
hrsg. v. Brigitte Glaser u. Hermann J. Schnackertz, Würzburg 2005, 
75-91. 

Pakendorf, Gunther: „‚Drunten im jungfräulichen Kaffernlande bei 
den Betschuanen und Buren‘. Zum Thema Südafrika in der 
deutschen Literatur der vorkolonialen Zeit“, in: Acta Germanica 17 
(1984), 83-98. 

Peitsch, Helmut: „‚Noch war die halbe Oberfläche der Erdkugel von 
tiefer Nacht bedeckt‘. Georg Forster über die Bedeutung der Reisen 
der europäischen ‚Seemächte‘ für das deutsche ‚Publikum‘“, in: Das 
Europa der Aufklärung und die außereuropäische koloniale Welt, hrsg. 
v. Hans-Jürgen Lüsebrink, Göttingen 2006, 157-174. 

Prévost D’Exiles, Antoine François: Histoire générale des Voyages. Bd. 
5, Paris 1748. 

Raum, Johannes: „Reflections on Rereading Peter Kolb with Regard 
to the Cultural Heritage of the Khoisan“, in: Kronos. Journal of Cape 
History 24 (1997), 30-40. 

Ross, Robert: „Khoesan and Immigrants: The Emergence of 
Colonial Society in the Cape, 1500-1800“, in: The Cambridge History 
of South Africa. Bd. 1: From Early Times to 1885, hrsg. v. Carolyn 
Hamilton u.a., Cambridge u.a. 2010, 168-210. 

Rousseau, Jean-Jacques: Discours sur l’origin et les fondemens de 
l’inegalite parmi les hommes, Amsterdam 1755. 



Der Gesichtspunkt des Fremden   89 

Siegel, Eva-Maria: „See(h)reisen: 1800 – 1900 – 2000“, in: Acta 
Germanica 35 (2007), 25-37. 

Strack, Thomas: „Zur kulturellen Dimension individueller Fremd-
erfahrung. Georg Forsters ‚Reise um die Welt‘ als Kommentar zum 
kognitiv-kommunikativen Potenzial des Reiseberichts“, in: ZfdPh 
114 (1995), 161-181. 

Terry, Edward: A Voyage to East-India, London 1655. 

Toprak, Metin: „Georg Forsters ‚Reise um die Welt‘: Ein Dokument 
der weltweiten interkulturellen Begegnungen“, in: Milli Folkor 84 
(2009), 130-138. 

Uerlings, Herbert: „Geschlecht und Fortschritt. Zu Georg Forsters 
Reise um die Welt und dem Diskurs der ‚Universalgeschichten des 
weiblichen Geschlechts‘“, in: Beschreiben und Erfinden. Figuren des 
Fremden vom 18. bis zum 20. Jahrhundert, hrsg. v. Karl Hölzl u.a., 
Frankfurt am Main u.a. 2000, 13-44. 

Uhlig, Ludwig: „Theoretical or Conjectural History. Georg Forsters 
Voyage round the World im zeitgenössischen Kontext“, in: GRM 53 
(2003), 399-414. 

Uhlig, Ludwig: „Erkenntnisfortschritt und Traditionsbindung in 
Georg Forsters naturwissenschaftlichem Werk“, in: GFS XV (2010), 
55-75. 

Ullrich, Heiko: „Die empfindsame Aufklärung. Christian Ludwig 
Willebrands ‚Geschichte eines Hottentotten‘ (1773)“, in: Acta 
Germanica 43 (2015), 28-41. 

Ullrich, Heiko: „Musterländle oder ‚Vorstadt der Heimat‘? Forster 
und Chamisso am Kap der Guten Hoffnung“, in: Acta Germanica 42 
(2014), 36-49. 

Weber, Ernst: Texte zur Romantheorie II (1732-1780), München 1981. 

Weber, Ernst: „Willebrand, Christian Ludwig“, in: Killy Literatur-
lexikon. 2., vollständig überarbeitete Auflage. Bd. 12: Vo-Z, hrsg. v. 
Wilhelm Kühlmann, Berlin 2011, 426f. 



90   Heiko Ullrich 

 

Weissenberger, Klaus: „Das produktionsästhetische Spektrum des 
literarischen Reiseberichts in der zweiten Hälfte des 18. 
Jahrhunderts“, in: Offene Formen. Beiträge zur Literatur, Philosophie 
und Wissenschaft im 18. Jahrhundert, hrsg v. Bernd Bräutigam u. 
Burghard Damerau, Frankfurt am Main u.a.: 1997, 44-70. 

Willebrand, Christian Ludwig: Geschichte eines Hottentotten, von ihm 
selbst erzählt, hrsg. v. Heiko Ullrich. Hannover 2015. 



 

 

Joanna Raisbeck 

 

„Und monarchie ist beßer als anarchie, 

und Aristokratie, und Kannaillearchie –  

den daß ists jezt“: Ein unbekannter Brief  

Therese Hubers und Georg Forsters 

an Georgine Heyne1 

 

 
Dass Therese Huber, geb. Heyne, als begeisterte, lebenslange Anhängerin 
der französischen Revolution gilt, steht außer Frage. Doch ihre überwie-
gend negativen Äußerungen zu Polen, die weitgehend von aufklärerischen 
und protestantischen Moralvorstellungen geprägt wurden,2 lassen sich 
nur schwer mit ihrer späteren Neigung zum Jakobinismus vereinen. Die-
ses negative Polenbild scheint sie mit Georg Forster geteilt zu haben. 
Forster war zwar dezidierter Kritiker des feudalen Staatsgefüges der pol-
nischen Wahlmonarchie sowie der Teilungen Polens,3 aber seine Charak-
terisierung der Polen als „Halbwildheit und Halbkultur“ (an Jacobi, 
17.12.1784, AA XIV, 249) sowie seine Popularisierung des Klischees „pol-
nischer Wirtschaft“ haben zugleich zum Vorwurf der Polenverachtung 
geführt.4 Während Forster 1786 die Despotie der Teilungsmächte beklagt 
(vgl. an Lichtenberg, 18.06.1786, AA XIV, 490f.), scheint Huber sogar der 
vermeintlich erneuten Teilung Polens und somit der Auflösung Polens das 

                                                 
1  Die Verfasserin dankt der Stadt- und Universitätsbibliothek Senckenberg (Frankfurt 

am Main) für die Erlaubnis zur Veröffentlichung des Briefes. Für den vorzustellenden 
Text gilt grundsätzlich, dass Orthographie, Interpunktion und Abschnittsgliederung 
ohne Änderungen übernommen werden. Auch werden die Seitenumbrüche des Origi-
nals markiert. 
Mein Dank gilt insbesondere Herrn Dr. Kevin Hilliard (University of Oxford) für seine 
Hilfe bei der Vorbereitung dieses Beitrags. 

2  Vgl. Becker-Cantarino 1988, 57. 
3  Vgl. Orlowski 1996, 61. 
4  Vgl. Bömelburg 1993, 79-90; Wippermann 1979, 129f. 



92   Joanna Raisbeck 

 

Wort zu reden: „Die Menschen ohne alles Menschliche, die Nation ver-
wildert. Weg mit ihnen allen, ich bedaure sie und will eher Rußlands oder 
Oesterreichs oder Preußens loyale Unterthanin sein, sobald die Theilung 
von neuem angeht.“5 Dabei ist Huber nicht – wie bisher angenommen –6 
in ganz aufklärerischen Vorstellungen und Topoi befangen, die Polen als 
– so Michael G. Müller – „anachronistisches, in feudaler Rückständigkeit 
erstarrtes Gebilde“7 verurteilten, sondern ihr politischer Kommentar ist 
als durchaus pragmatisch zu verstehen und kann mit der politischen Lage 
Polens im Frühjahr 1786 in Zusammenhang gebracht werden. Ein neu 
entdeckter Brief Therese Hubers an Georgine Heyne, geb. Brandes, mit 
einer Nachschrift von Georg Forster, der im Folgenden erstmals veröf-
fentlicht werden soll, enthält die bisher ausführlichsten politischen Äuße-
rungen Hubers zur Polenfrage. Ergänzend zum vorhandenen Briefmateri-
al lässt sich anhand dieses Briefes Therese Hubers pragmatische Stellung-
nahme näher erläutern. Nach einem Überlieferungsbericht und einer 
inhaltlichen Erläuterung folgt der Abdruck des Briefes mit einem kriti-
schen Apparat, der den Editionsrichtlinien der Briefausgabe Therese Hu-
ber angenähert ist,8 und einem Zeilenkommentar.  
 
I Therese Forster an Georgine Heyne, geb. Brandes,  
20. Februar 1786. Überlieferungsbericht und Erläuterung 
 
Der hier erstmals veröffentlichte Brief Therese Hubers (1764-1829) an 
ihre Stiefmutter Georgine Heyne, mit einer Nachschrift von Georg Fors-
ter, wird aufbewahrt in der Handschriftenabteilung der Stadt- und Uni-
versitätsbibliothek Senckenberg, Frankfurt am Main. Er gehört zum 
Nachlass der romantischen Dichterin Karoline von Günderrode (1780-
1806). Der Günderrode-Nachlass lag bis zum Anfang des 20. Jahrhunderts 
im Besitz des Literaturhistorikers und Begründers des Goethe-Jahrbuchs 
Ludwig Geiger (1848-1919). Geigers älteste Tochter, Edith Wallach, ver-

                                                 
5  An Carl Spener, 19.02.1786, in: Heuser 1999, 207. 
6  Vgl. Schultz 2007, 50. 
7  Müller 1984, 9. 
8  Folgende diakritische Zeichen werden verwendet: // = Seitenwechsel; Kapitälchen = 

lateinische Schrift in Handschrift; […] = Eingriffe der Herausgeberin; x-x = nicht ent-
zifferte Textstelle; [  ] = Tilgung in der Handschrift.   = unsichere Lesung. 



Ein unbekannter Brief Therese Hubers und Georg Forsters an Georgine Heyne   93 

 

kaufte im Frühjahr 1938 den Nachlass und ein Konvolut, das vermischte 
Handschriften aus dem 18. und 19. Jahrhundert enthält, an die Stadtbibli-
othek Frankfurt am Main. Die ehemalige Stadtbibliothek wurde in den 
1960er Jahren mit der Universitätsbibliothek vereinigt.  
Als Huber diesen neu entdeckten Brief im Frühjahr 1786 schrieb, war sie 
erst seit Dezember 1785 in Wilna. Kurz nach der Eheschließung im Sep-
tember 1785 zog das Ehepaar in den polnisch-litauischen Doppelstaat. 
Dass Forster von der erst 1771 eingerichteten polnischen Erziehungs-
kommission berufen worden war und einen Ruf an der Universität Wilna 
angenommen hatte, ist als Teil der im Geiste der Aufklärung unternom-
menen Reformbemühungen des letzten polnischen Wahlkönigs Stanisław 
August Poniatowskis zu betrachten. Der verhältnismäßig große Zustrom 
deutscher Intellektueller zwischen 1765 und 1795 nach Polen-Litauen 
sollte durch die Einführung bzw. Umsetzung aufklärerischer Ideen zur 
Entwicklung des rückständigen Staates beitragen.9  
Der Briefwechsel Hubers mit der ihr zeitlebens freundschaftlich verbun-
denen10 Stiefmutter Georgine Heyne war neben denen mit Carl Spener 
und Samuel Thomas Soemmerring der intensivste unter ihren Korres-
pondenzen. Der Brief weist thematische Gemeinschaften auf mit den 
sechs erhaltenen Briefen, die Huber während der Wilna-Zeit an ihre 
Stiefmutter schrieb. Huber versucht, sich in die Rolle der treu ergebenen 
Ehefrau einzuarbeiten, deren Hauptaufgabe darin lag, den Haushalt so gut 
wie möglich einzurichten.11 Sie beobachtet genau die körperlichen Ver-
änderungen, die durch die fortschreitende Schwangerschaft hervorge-
bracht werden, und beklagt sich über andauernde Übelkeit. Hubers allge-
meine Unruhe und Angst davor, im Wochenbett zu sterben und Forster 
allein zu lassen,12 sind im Brief deutlich zu spüren. Hierin unterscheidet 
sich der Ton dieses Briefes von dem hoffnungsvolleren Brief gleichen 

                                                 
9  Vgl. Kosellek 2000, 159f. 
10  Vgl. Wulbusch 2005, 17. 
11  Vgl. an Georgine Heyne, 10./13.12.1785: „Mein einziges Bestreben ist Forstern Be-

quemlichkeit zu verschaffen und seinen Haushault so wenig kostbar wie möglich ein-
zurichten. Seine Dankbarkeit, ist mir die überschwänglichste Belohnung.“ In: Heuser 
1999, 192. 

12  Die erste Schwangerschaft galt als die gefährlichste für die Mutter, vgl. Imhof 1981, 
162. 



94   Joanna Raisbeck 

 

Datums an Soemmerring.13 Besonders eigenartig an diesem Brief ist die 
Tiermetaphorik – „Krabbe“ und „Drache“ sind die häufigsten Begriffe, die 
Huber im Briefwechsel in Bezug auf ihr ungeborenes Kind benutzt.14 Dass 
Georg Forster eine kurze Nachschrift und keinen eigenständigen Brief 
schrieb, deutet auf die nachlassende Korrespondenz mit seiner Schwie-
germutter hin. Wie in seinem letzten überlieferten Brief an Georgine 
Heyne (vgl. an Georgine Heyne, 27.03.1786, AA XIV, 456) ist diese Nach-
schrift durch Höflichkeitstopoi gekennzeichnet. 
Besonders auffällig an dem Brief sind die Äußerungen Therese Hubers zur 
Polenfrage. Der Wilna-Aufenthalt fällt zusammen mit tiefgehenden politi-
schen Umwälzungen in Polen. Mit den drei Teilungen Polens (1772, 1793, 
1795) wurde der Staat vollständig aufgelöst und von den drei angrenzen-
den Staaten Preußen, Russland und Österreich annektiert. Der Doppel-
staat Polen-Litauen galt aus aufklärerischer Perspektive in der zweiten 
Hälfte des 18. Jahrhunderts als verfallender Staat aufgrund der feudalherr-
schaftlichen Verhältnisse, der Leibeigenschaft der Bauern und der einan-
der bekämpfenden Magnatenfraktionen. Doch wurde in den 1770er Jah-
ren der Versuch unternommen, Polen-Litauen nach aufklärerischem 
Muster neu zu gestalten. Der auf Betreiben Katharinas 1764 gewählte 
letzte König Polens, Stanisław August Poniatowski (1732-1798), gab den 
Anstoß zu Reformen15 und wurde dafür in der Regel in der zeitgenössi-
schen deutschen Reiseliteratur bewundert.16 Im politischen System der 
ständischen Adelsrepublik verfügte der Wahlkönig über wenig Macht, da 
jeder Abgeordnete im Parlament das berüchtigte Liberum Veto, das einst 
als „goldene Freiheit“ hochgeschätzte Einspruchsrecht, hatte, um Ent-
scheidungen und sogar Reichstage selbst zu vereiteln. Dieses Recht wurde 
von ausländischen Beobachtern getadelt als Grundursache für den Verfall 
Polens, z.B. vom Engländer William Coxe in seinem für deutsche Reisen-

                                                 
13  Vgl. an Soemmerring, 20.02.1786: „[M]eine Schwangerschaft abgerechnet, bin ich jetzt 

gesunder, als ich seit beinahe vier Jahren war. Vor dem Tod – so gern ich mit und für 
Forstern lebe, fürchte ich mich nicht, er ist das geringste Uebel, weil wir’s nicht leiden 
[…]. Ich hoffe das Beste und wünsche nur, daß Forster nicht allein sein möchte, wenn 
für ihn das Schlimmste geschieht“, in: Heuser 1999, 208. 

14  Vgl. an Soemmerring, 14.07.1786: „das Krabbe saugt wie ein Blutegel“, ebd., 235. 
15  Vgl. Heyde 2008, 48. 
16  Vgl. Struck 2006, 340f. 



Ein unbekannter Brief Therese Hubers und Georg Forsters an Georgine Heyne   95 

 

de bedeutenden17 Reisebericht.18 Daraus ergibt sich die weitverbreitete 
Vorstellung der polnischen Anarchie,19 auch „pohlnische [sic] Haushal-
tung“20 genannt.  
In dem Brief nimmt Huber explizit auf die polnische „Anarchie“ Bezug: 

Unßer rare König ist sehr kräncklich, danck dem Dienste der Venus ist 
der arme Mann würcklich sehr zu bedauern. Er hat heftige epilepthische 
Anfälle, die ihn einmahl schnell fortschicken können. Dann geht der Teu-
fel loß – darunter und darüber. Es soll nicht schlimm sein; ich dencke 
immer Rußland giebt und [recte uns] ein käiserliches Kallmückchen zum 
König, sezt ihm einen Vormund, und Regiert mit vieler Weisheit ferder-
lichst. Und monarchie ist beßer als anarchie, und Aristokratie, und Kan-
naillearchie – den daß ists jezt. Die Polen würden als rusische Provinz 
bald mehr sein als als freistat. 

Hier wird die Möglichkeit der erneuten Teilung Polens als logische und 
pragmatische Konsequenz der politischen Labilität im Frühjahr 1786 
vorgeführt. Auch Georg Forster geht zu dieser Zeit von einer zweiten 
Teilung Polens aus, falls Poniatowski stürbe (vgl. an Soemmerring, 
19.01.1786, AA XIV, 427). Russlands Vorhaben bestand darin, die Armee 
einzusetzen, um für einen günstigen Ausgang bei der Königswahl zu sor-
gen (vgl. an Soemmerring, 19./20.03.1786, AA XIV, 454f.). Forster be-
hauptet, ihm seien die politischen Ereignisse gleichgültig (vgl. ebd., 455), 
während Huber das Eingreifen Russlands befürwortet. Dies lässt sich mit 
dem ineffizienten Staatssystem begründen, das Huber zufolge den Fort-
schritt verhindere: „die Regierungsform stöhrt hier das alles macht alle 
Harmonie, und Aufklärung unmöglich; die Nation bleibt blind, die Men-
schen verderbt.“21 Mit der sprachlich kreativen Neuprägung „Kannaillear-
chie“ beurteilt Huber moralisierend den polnischen Adel, indem sie den 
Hoch- und Kleinadel abwertend als „Canailles“, als lasterhaft und boshaft 
erscheinen lässt,22 und so steigert sie das bereits negativ beladene Klischee 
der polnischen Anarchie. Genauso stark ist Forsters Kritik an der willkür-

                                                 
17  Vgl. ebd., 98. 
18  Vgl. Coxe 1785, 75. 
19  Vgl. Płomińska-Krawíec 2002, 6. 
20  Köster 1776, 26. 
21  An Georgine Heyne 27./28.01.1786, in: Heuser 1999, 203. 
22  Vgl. Eintrag zu „Canáille“ in: Adelung 1808, 1296. 



96   Joanna Raisbeck 

 

lichen Machtausübung des polnischen Hoch- und Kleinadels (vgl. an Lich-
tenberg, 18.06.1786, AA XIV, 492). 
Anders als Georg Forster, der die Krankheit Poniatowskis nur der Epilep-
sie zuschreibt (vgl. an Soemmerring, 19.01.1786, AA XIV, 427), werden bei 
Huber die epileptischen Anfälle mit der sexuellen Freizügigkeit Poni-
atowskis („dem Dienste der Venus“) verknüpft, die dem medizinischen 
Diskurs der Aufklärung zufolge als körperliche Schwächung und „gefähr-
licher Kräfteverbrauch“ 23 betrachtet wurde. Die Gleichstellung von Poni-
atowskis Regierungsunfähigkeit und seiner Impotenz24 in Hubers Briefen 
gehört zur fast tragikomischen Darstellung des polnischen Königs, reflek-
tiert bürgerliche Moralvorstellungen vom adligen Libertinismus und ent-
spricht zugleich dem gängigen Bild von Poniatowski als schwachem und 
handlungsunfähigem König.25 Dazu wird auch die Darstellung Poni-
atowskis als politisch und sexuell „verweiblichte“ Figur – insbesondere in 
Anspielung auf seine Affäre mit der Zarin Katharina26 – aufgegriffen. 
 
 
II 
 
Der im Günderrode-Nachlass gefundene Brief lautet wie folgt:27  

Wilna den 20 Februar 1786 

Gott verzeih mir die Sünde! aber ich glaube wie Salomon sagte alles sey eitel,28 
da war er  
grade auch schwanger. Ich finde zum Beispiel jezt in dießem Augenblik gewaltig 
viehl  
Eitelkeit untern Monde, den ich habe aller Welt unangenehme Empfindungen 
an mir, und 
die verhindern mich so gar mit Vernunft an meine liebe Mutter zu schreiben. 
– PROPATEM [recte: probatum]  
est.29 Da ward mirs eben zu toll, und da bin ich in den Hoff gelauffen und habe 

                                                 
23  Titzmann 2002, 43. 
24  Vgl. an Georgine Heyne, März 1786, in: Heuser 1999, 218f. 
25  Vgl. Dembiński 1941, 116. 
26  Vgl. Dawson 2002, 74.  
27  Ms. Ff. K. v. Günderrode Abt 2 A1 Bl. 21-29 26r-27v.  
28  Anspielung auf Prediger 1.2. 



Ein unbekannter Brief Therese Hubers und Georg Forsters an Georgine Heyne   97 

 

mein Mittagseßen heraus gegeben – nun ist mir beßer. Sie wundern sich daß 
meine  
Ublichkeit immer noch fortwährt – die Kentzeichen die Sie mir so mütterlich 
angeben spür 
ich noch nicht entscheidend, aber es ist nun über den 4 Monat und meine 
Ublichkeit, mein  
Mangel an Apetit, und völlig geschwächter Magen, währt immer fort. Ich 
bringe keinen  
Tag ohne Sie hin. Es ist sonderbar wie die ganze Reihe von Neigungen sich 
ändert bei dießer  
Gelegenheit. Sonst, werden Sie sich erinnern wie ich das Gemüße liebte, und 
wie wenig  
Fleisch ich aß. Jezt darf ich kein Gemüß – nichts VEGETABILIsches kosten, lebe 
blos von  
Fleisch, und Milch. Den CAFFE der mir sonst so gut schmeckte, schenk ich mit 
Ekel ein, und  
trinke Milch und Waßer wie ein Krabbe von 4 Jahren. Nur Thee ist mir gut 
und  
wird mit Lust genoßen, sonst verdaut mein Magen nichts, und ich kann es 
fühlen wie  
er sich mit Mühe bewegt, den es ist mir als soll er Holz verdaun. Nun verzeih 
es Gott 
Osan30 im Him̅el! Der hat mit seinen Teufeldreck,31 warmen Bad, Kräuterkur 
und Bitter- 
x-xumen32 es endlich so weit gebracht. Mir ist jezt nicht bange, sollte aber 
dießer Zustand  
nach dem Wochenbett fortwähren, so würde mir das Stillen schwer werden; 
und daß ist fast wie  
die Sonne am Him̅el klar ist, daß ich den Drachen fütter wenn ich nicht selbst 
stillen kann,  

                                                                                                           
29  Probatum est: es ist bewährt.  
30  Samuel Christian Gotthold Osann (1743-84) wurde 1778 Doktor der Medizin und war 

seit 1780 in Göttingen als Privatdozent an der Universität tätig. Vgl. an Soemmerring, 
20.02.1786: „Osann und Richter, denen es Gott verzeihen mag, haben mich zwei Jahre 
lang an Medicin gewöhnt, mich mit rasenden Kuren so geschwächt, daß es doch ein 
Wunder ist, wie ich Gesundheit übrig behielt.“ In: Heuser, 1999, 208. 

31  Teufelsdreck: ferula assa-foetida, Asant, häufig als Arzneimittel verwendet. 
32  Wahrscheinlich wird hier auf ein Arzneipflaster aus Brotkrumen hingedeutet. 



98   Joanna Raisbeck 

 

eine Amme nehm ich nun und nimmermehr. Ich thäts nie in Deutschland – 
ich habe däucht 
mir Ammenwirtschaft33 genug erlebt – hier noch weniger – das Kind müßte 
ein Polacke  
werden34 wenn es dieße Säfte einsüg aus Boracki,35 Kabusta36 und Beduina37 
gebraut,  
nebst Leinöhl und Brantwein.38 Huhu! ich könnte das Kind nimmer küssen! 
In meine  
Kinderzeuge (was nach meinem Plane noch lange nicht kann gemacht werden 
den ich fange  
erst die Forsters hemden an) – richt ich mich ganz nach Ihnen, verbanne nur 
alle seiden Mü- 
zen, und Wickelbänder. Aber die lieben Matrazen, und die kleinen liebchen 
ohne einen Schattzen  
von Schnürbrust, werden zum Troz der Polen residieren. Das bunte leinen 
mus ich herx-x 
lich die Elle (über ein halb Virthel länger als die Ihre) zu 2 fl39 daß ist ohngefahr 
10 ½ mgl40  
bezahlen, den solches wie die Ueberzüge über die Stühle in der Visietenstube 
den es ist alles  
leibziger, oder Schlesisch. – Liebe Mutter mir wird manchesmahl recht bang 
ums Herz  
wenn ich mir die Zeit dencke, obschon der garstige Forster der doch ein 
menge nackte  
Mädchen gesehen hat, behaubtet daß mein Bau so richtig sei daß ich von der 
Seite ohne einen  
besondern Unfall nichts zu fürchten habe. Da bekom̅t er den immer Ohrfeigen 
wenn er  

                                                 
33  Ammenwirtschaft: vgl. Dülmen 1990, 94: „Zu Ende des 18. Jahrhunderts hatte sich das 

Ideal des Selbststillens im Mittelstand […] durchgesetzt“. 
34  Hier teils ironische Anspielung auf die Vorstellung, dass über die Milch Eigenschaften 

an das Kind weitergegeben werden. 
35  Boracki: wahrscheinlich armenische Knödel. 
36  Kabusta: eine Art Sauerkraut. 
37  Beduina: vermutlich Bocvina oder Bodwina, der Borschsuppe ähnlich und aus den 

frischgeschnittenen Blättern und Stielen roter Beeten zubereitet.  
38  Branntwein: beliebtes Getränk unter Litauern. 
39  fl: Gulden. 
40  mgl: Mariengroschen. 



Ein unbekannter Brief Therese Hubers und Georg Forsters an Georgine Heyne   99 

 

// sich in so etwas mischt. Wenn ich mir denn die Freude dencke Mutter zu 
sein, und wieder  
so wie sonst ein solches kleines Geschöpf um mich zu haben, so scheints mir 
daß mir  
wie der Sommer den ich ohnehin so sehr sehnsuchtsvoll erwarte, werde mir 
mit tausend Reizen  
erscheinen. Daß mein Vater Freude darüber hat ist mir wohl lieb. Ich habe so 
eine  
Lust gehabt ihn zu schreiben, ich hatte eben auch eine würckliche Ursache 
dazu. Liebe Mut- 
ter wenn ich die Welt so gehen sehe wie sie geht, und die Menschen, als die 
gerühmten  
Menschen handeln sehe wie sie handeln, so erscheint mir das Verdienst meines 
Vaters  
in einen [sic] recht reizenden Glanze. Was thut er wenn andre schwazen? Und 
wie thut 
er? Daß er mein Vater ist ist weder für ihn noch mich Verdienst, aber daß ich 
durch  
dießen Zufall Gelegenheit hatte ihm näher zu sehen, und seine Verdienste 
würcken  
zu sehen dafür danck ich das Schiksal. Er ist nicht glüklich, und kann es nicht 
sein, denn  
alles Gute was er that ist ihm dannach mit Undank gelohnt, und die Buben die 
er  
unterstüze möchten ihn gern verdunckeln. Ich glaube nicht daß in ganz Polen 
ein Mann  
ist der ihm ganz fühlen und faßen könnte wie er ist. Von Karln41 denk ich bis 
weilen daß er  
nun wenigstens aufgehört hat ihm Kummer zu machen, Sömmering42 
schreibt mir Gutes von  
ihm. Von Mariannen43 ihrem Herzen hoff ich noch nicht. Aßad44 schreibt mir 
daß die Güte x-x  

                                                 
41  Carl Wilhelm Ludwig Heyne (1762-1794), Bruder Therese Hubers.  
42  Samuel Thomas von Soemmerring (1755-1830), Anatom, Anthropologe, Erfinder und 

Freund Georg Forsters. 
43  Marianne Louise Charlotte Heyne (1768-1834), Schwester Therese Hubers. 
44  Aßad: Friedrich Ludwig Wilhelm Meyer (1759-1840), 1785-88 außerordentlicher 

Professor der Philosophie und deutscher Literatur und Bibliothekar in Göttingen. 



100   Joanna Raisbeck 

 

Vater für ihn hätte, und daß Zutraun daß er ihm bewieße ihn alle Schmerzen 
der Trennung  
ersezte, und ihn für alle Bitterkeit und Ärger [versüßte] belehrte den er um 
sich fänd.  
Des armen Aßads Gemüt ist noch sehr trübe und ärgerlich. Aber mich freut 
daß herz- 
lich! So ist doch ein Mensch um ihn der einen kleinen Theil seines Zutrauns 
besizt, und es  
können Fälle kommen die Gott verhüten mag wo daß sehr gut sein wird. Der 
Him̅el  
erhalte Sie nur meine liebe Mutter, so bleibt ihm doch immer eine Stüze wenn 
er älter  
wird. Da Sie ein neues Mädchen nehmen, so kann ich hoffen, daß Sie keine 
neue Amme nö- 
thig haben, und daß wolt ich um Ihrer Gesundheit willen sehr wünschen, den 
übrigens fänd 
das 8te Kind wohl Brod wo ihrer 7 [sich] mit der Aussicht erzogen werden 
müßten  
– im Fall nicht so viele elende Geschöpfe aus ihnen werden sollen; daß sie 
müßten  
nicht viehl brauchen müßen. Vor einigen Tagen starb in Warschau ein Bekan-
ter von  
uns und hinterlies 11 Kindern von denen erst 3 versorgt / 7 noch klein sind. 
Mir  
ist jede solche Nachricht ein Stich ins Herz. Denn könnte ich wünschen nie 
geheiratet zu haben, so könnt ich wenigstens meine Kleinen anführen und 
ihnen lehren wenig zu  
bedürfen. Wenn ich meinem Kinde keine andere Erziehung geben kann, so 
soll es  
wenigstens lernen wenig brauchen. Verzeihe Sie bester Mutter daß ich in dieße  
// ernsthafte Betrachtungen gekommen bin. Armut haben Ihre Kinder nie zu 
fürchten, daß  
weiß ich. Die meine haben nichts daß ist gewiß. Laß Polen in Unordnung  
gerathen,  
so hab ich auch nichts, [daß ist] denn froh leben zu können ist alles was ich 
wünsche. Denn muß Forster Secretär werden, und ich werde Nätherinn – 
nicht in Polen den kom̅ts 
auf drocken Brod an so eß ichs lieber in meinem Vaterland, aber nicht bei 
Ihnen – meine  



Ein unbekannter Brief Therese Hubers und Georg Forsters an Georgine Heyne   101 

 

beste Mutter würde weinen wenn Sie mich nicht säh in kleinem Stüpchen 
gehn, und selbst Wa- 
ßer von Brunnen heben – und weinen nun mich soll sie nie mehr. Nein Mutter, 
auch  
nicht wenn ich tod bin. Ist mein Kind sehr klein, so nehmen Sies, und dann 
weinen  
Sie um Forster, den der wird gestorben sein wenn ich im Grabe bin. Daß sind 
keine  
traurige Ideen, glauben Sies nicht. Ich bin nun einmal nicht ruhig wenn ich 
nicht  
meine Partie genommen habe, in jeden möglichen Fall. Unßer rare König45 ist  
sehr kräncklich, danck dem Dienste der Venus46 ist der arme Mann würcklich 
sehr zu be- 
dauern. Er hat heftige epilepthische Anfälle,47 die ihn einmahl schnell  
fortschicken können. 
Dann geht der Teufel loß – darunter und darüber. Es soll nicht schlimm sein; 
ich dencke  
immer Rußland giebt und [recte uns] ein käiserliches Kallmückchen48 zum 
König, sezt ihm  
einen Vormund, und Regiert mit vieler Weisheit ferderlichst. Und monarchie 
ist beßer als  
anarchie, und Aristokratie, und Kannaillearchie – den daß ists jezt. Die Polen  
würden als rusische Provinz bald mehr sein als als freistat.  Forster ist ganz  
unausstehlich fleißig; er arbeitet Tag und Nacht an seinen Program̅, oder 
dißertation49  
was es ist? Gestern saß er von drei Uhr bis 10 Uhr Abend, tranck nur ein paar  
Taßen Thee da zwischen, aß nicht zu Abende – ich auch nicht – der Uhu! Zu 
Abendeßen 
wir nie, nur ein Spuppe [recte Suppe] und trockne Brödchen. Wir haben 
zusam̅en geleßen HELVE- 

                                                 
45  Stanisław II. August (Stanisław Antoni Poniatowski) (1732-1798), wurde 1764 zum 

König von Polen und Großfürst von Litauen gewählt und regierte bis zu seiner Abdan-
kung im Jahre 1795. Letzter der polnischen Wahlkönige. 

46  Dienste der Venus: sexuelle Freizügigkeit. 
47  Vgl. an Soemmerring, AA XIV, 427 und an Soemmerring, AA XIV, 454f. 
48  Kallmückchen: Mit dem Kalmücke bezeichnet man das mongolische Volk in Kalmü-

ckien, das im 18. Jahrhundert zum Russischen Reich gehörte.  
49  Vgl. an Soemmerring, AA XIV, 436. Forsters Dissertation ist 1786 bei Dieterich in 

Göttingen erschienen unter dem Titel: Florulae insularum australium prodromus auctore 
Georgio Forster. 



102   Joanna Raisbeck 

 

TIUS DE L’HOMME – wenn Sie sich wollen Freude machen so leßen Sies [ ]  
doch. Wißen Sie wohl daß ich den ganzen Johnston50 [recte: Johnson] habe? 
und Bell?51 Und Shakes- 
pear? Ey ja wir Sarmaten52 äßen lieber trocken Brod, und kaufens Büchel.  
Meine beste Mutter ich müßte Ihnen lange, lange liebes Erklärungen machen 
wenn  
ich nicht schwindlich wär. So will ich nun kurz sagen daß ich meine beste, 
beste Mutter von  
ganzer Seele liebe, und so an Sie dencke und von ihr träume! Leben Sie wohl! 
gute  
liebe Mutter! seyn sie fröhlig und ruhig und genießen Sie heute da gestern 
über- 
lebt, und Morgen nicht Ihre ist. Marie ist vernünftig, weint vor Liebe wenn  
sie an Sie denckt, und grüßt Sie herzlich. Leben Sie wohl! Wenn Sie den  
Brief erhalten, so ist mein Kuß längst verflogen. Aber ich umarme Sie  
doch in Gedancken. Ich bin nicht wohl genug um Mariannen zu schreiben.  
// [in Georg Forsters Hand] Ich küße meiner besten Mutter Hand, und bitte 
mich heut zu entschuldigen, daß ich nicht  
schreibe, denn es ist mir ein Geschäft in den Weg gekommen. Wir sind gesund,  
und haben viel Schnee und Kälte in unserm Welttheil, aber wir blicken ihn 
recht  
froh an. Nur zuweilen füllt eine Träne unser Auge wenn wir nach Hause  
denken;  
aber sie hindert uns nicht zu genießen was uns das Schicksal noch gelaßen 
hat.  
Tausendmal wiederhole ich Ihnen u dem besten Vater die Versicherung mei-
ner kind- 
lichen Liebe. Ihr Forster.  

 
 
 

                                                 
50  Johnston: Samuel Johnson (1709-84), englischer Gelehrter, Schriftsteller, Lexikograph 

und Kritiker.  
51  Bell: wahrscheinlich ist hier der englische Verleger und Herausgeber John Bell (1754-

1831) gemeint, dessen 109-bändige Sammlung Poets of Great Britain Complete from 
Chaucer to Churchill zwischen 1777 und 1783 erschien. 

52  Sarmaten: in der Kartographie der Antike wird das Gebiet zwischen Weichsel und 
Wolga als Sarmaten bezeichnet. Der Begriff ist für die polnisch-litauische Identität von 
Bedeutung. 



Ein unbekannter Brief Therese Hubers und Georg Forsters an Georgine Heyne   103 

 

Literaturverzeichnis 
 

Adelung, Johann Christoph: Grammatisch-kritisches Wörterbuch der 
hochdeutschen Mundart, mit beständiger Vergleichung der übrigen 
Mundarten, besonders aber der Oberdeutschen von Johann Christoph 
Adelung. Mit D. W. Soltaus Beyträgen revidirt und berichtiget von Franz 
Xaver Schönberger, Wien 1808. 

Becker-Cantarino, Barbara: „Therese Forster-Huber und Polen“, in: 
Daß eine Nation die ander verstehen möge, hrsg. v. Norbert Honsza, 
Hans-Gert Roloff u. Marian Szyrocki, Amsterdam 1988, 53-66. 

Bömelburg, Hans-Jürgen: „Johann Georg Forster und das negative 
deutsche Polenbild. Ein Aufklärer und Kosmopolit als Architekt 
eines nationalen Feindbildes?“, in: Mainzer Geschichtsblätter 8 
(1993), 79-90. 

Coxe, William: Reise durch Polen, Rußland, Schweden und Dänemark. 
Mit historischen Nachrichten, und politischen Bemerkungen begleitet, 
übers. v. Johann Pezzl, Bd. 1, Zürich 1785.  

Dawson, Ruth: „Eighteenth-Century Libertinism in a Time of 
Change: Representations of Catherine the Great“, in: Women in 
German Yearbook 18 (2002), 67-88. 

Dembiński, B: „The Age of Stanislas Augustus and the National 
Revival“, in: The Cambridge History of Poland. From Augustus II to 
Pilsudski (1697-1935), hrsg. v. W. F. Reddenay, J. H. Penson, O. 
Halecki u. R. Dyboski, Cambridge 1941, 112-136. 

Dülmen, Richard von: Kultur und Alltag in der frühen Neuzeit, Bd. 1: 
Das Haus und seine Menschen. 16.-18. Jahrhundert, München 1990.  

Heyde, Jürgen: Geschichte Polens, München 2008. 

Huber, Therese: Briefe, Bd. 1: Briefe 1774-1803, hrsg. v. Magdalene 
Heuser, Corinna Bergmann-Törner, Diane Coleman Brandt, Jutta 
Harmeyer u. Petra Wulbusch, Tübingen 1999. 



104   Joanna Raisbeck 

 

Imhof, Arthur E.: „Women, Family and Death: Excess Mortality of 
Women in Child-Bearing Age in Four Communities in Nineteenth-
Century Germany“, in: The German Family. Essay on the social history 
of the family in nineteenth- and twentieth-century Germany, hrsg. v. 
Richard J. Evans u. W. R. Lee, London 1981, 148-174. 

Kosellek, Gerhard: „Deutsche Reiseberichte über das Polen 
Stanislaus August Poniatowskis“, in: Ders., Reformen, Revolutionen 
und Reisen: deutsche Polenliteratur, Wiesbaden 2000, 159-92. 

Köster, H. M. G.: Die neuesten Staatsbegebenheiten mit historischen 
und politischen Anmerkungen. Erstes Stück, Göttingen 1776.  

Müller, Michael G.: Die Teilungen Polens. 1772. 1793. 1795, München 
1984. 

Orlowski, Hubert: „Polnische Wirtschaft“. Zum deutschen Polendiskurs 
der Neuzeit, Wiesbaden 1996. 

Płomińska-Krawíec, Ewa: „Stanislaus August Poniatowski, der 
letzte König Polens in der deutschen Prosa des 19. Jahrhunderts“, 
in: Studia Germanica Posnaniensia 27 (2002), 5-23. 

Schultz, Helga: „Georg Forster und Polen – Irritationen und Vorur-
teile“, in: Auf dem Weg in die Moderne – Radikales Denken, Aufklärung 
und Konservatismus, hrsg. v. Brigitta Bader-Zaar, Margarete Grand-
ner u. Edith Saurer, Wien 2007, 47-63. 

Struck, Bernhard: Nicht West – nicht Ost. Frankreich und Polen in der 
Wahrnehmung deutscher Reisender zwischen 1750 und 1850, Göttingen 
2006. 

Titzmann, Michael: „Die ‚Bildungs-‘/Initiationsgeschichte der 
Goethe-Zeit und das System der Altersklassen im anthropologi-
schen Diskurs der Epoche“, in: Wissen in Literatur im 19. Jahrhun-
dert, hrsg. v. Lutz Danneberg u. Friedrich Vollhardt, Tübingen 
2002, 7-64. 

Wippermann, Wolfgang: Der Ordensstaat als Ideologie, Berlin 1979. 

Wulbusch, Petra: Therese Huber und Emil von Herder: Zum Geschlech-
terdiskurs um 1800, Berlin 2005. 



 

 

 

 

 

 

Forster und Herder  

über die Künste 



 



Rotraut Fischer 

 

Die „täuschende Wahrheit der Kunst“1 –  

Johann Gottfried Herder und Georg Forster 

im Kontext der Diskussion um das 

„Plastische Ideal“2 

 

 
„Eine Statue muss leben“, schreibt J.G. Herder in seinen nachgelassenen 
„Gedanken aus dem Garten zu Versailles“;3 der Untertitel seiner wenig 
später entstandenen Plastik-Schrift verweist auf die Tradition, in welcher 
dieser Ausruf steht: Ovids Pygmalion-Erzählung, die auch Winckelmann 
in seiner Beschreibung des Apollo im Belvedere zitiert.4 Sie erzählt von 
dem Traum, dass die Trennung von Kunst und Leben aufzuheben sei und 
die steinerne Schönheit lebendig werden möge. Sie trägt zugleich das 
Göttliche und den Eros in die Kunstbetrachtung, denn nur die Göttin 
(Athene) kann die kalte Schöne beseelen und nur Eros ihr die Weichheit 
und Wärme des Lebens geben. Herder fährt fort, zunächst in enger An-
lehnung an Ovid:  

[…] [I]hr Fleisch muß sich beleben: ihr Gesicht und Miene sprechen. Wir 
müssen sie anzutasten glauben und fühlen [Herv. d. Verf.], daß sie sich unter 
unsern Händen erwärmt. Wir müssen sie vor uns stehen sehen, und füh-
len, daß sie zu uns spricht. Siehe da, zwei Hauptstücke der Sculptur: 
Fleisch und Geist.5 

Das „Fleisch“ belebt sich beim Dichter durch Küsse und wird weich durch 
Berührung. Doch hier gibt Herder dem antiken Vorbild eine andere Wen-

                                                 
1  AA IX, 266. 
2  Rupprecht 1963, 195-229. 
3  Herder 1977b, 361. 
4  Vgl. Ovid 1988, 243-297 u. Winckelmann 1829a, LXV. Siehe dazu auch: Mülder-Bach 

1994, 341-370.  
5  Herder 1977b, 361. 



108 Rotraut Fischer 

 

dung: Wir fühlen, dass sie lebt, wenn wir sie anzutasten glauben! Das 
„Fleisch“ ist da für die Täuschung, wir müssen glauben, den steinernen 
Körper anzutasten, ja, zu „erwärmen“.6 Illusionär wird die Kunst ins Le-
ben geholt, die „Illusion“ ist da „für’s Gefühl“. Auf Seiten des Betrachters 
vollzieht sich die Illusionierung durch eine Aktivierung des Tastsinns, auf 
Seiten der Statue und ihres Schöpfers durch die „Reizungen des Augen-
scheins“.7 Die Metamorphose vom toten Stein ins Lebendige geschieht in 
einer Art sich steigernder imaginär-erotischer Kommunikation zwischen 
Bildwerk und Betrachter.8 Da ‚wir‘ die Statuen nicht unmittelbar berüh-
ren können, brauchen wir unseren Distanzsinn, das Auge. So kommt zum 
Tasten auch für Herder das Sehen, beides muss verbunden werden.  

Das Auge tritt in die Spitzen der Finger: wir vergessen die kalte Oberflä-
che, als ob’s Malerei wäre: wir sehen nicht, wir fühlen die zarte Haut, das 
runde Kinn, die sanfte Wange, die schöne Brust, die weiche Hüfte – den 
schönen Umriß des Körpers.9  

Der ganze Kunstgenuss beruht auf „Illusion“, ist die Illusion, als Zwischen-
schritt dient die Vorstellung der Malerei, die der Phantasie sozusagen auf 
die Sprünge hilft und das „Kalte“ des Materials vergessen lässt; die Akti-
vierung des Tastsinns ist eine Art Autosuggestion, die Skulptur zu verle-
bendigen. Denn nur als Lebendige „spricht“ sie „zu uns“. Der Stein wird 
also auf dem Umweg über die Vorstellung der Malerei, d.h. einer Hand-
lung, in einen „sprechenden“ verwandelt.  

Es ist nicht blos genug, daß sich Alles unter unsern Händen erwärme: es 
muß ein Geist in diesem Fühlbaren wohnen, der unmittelbar zu unserm 
Geiste spreche: durch eine Sympathie, durch eine Anziehung, die sich der 
Wollust nähert.10  

Die Statue spricht zu „unserm Geiste“, sie teilt uns ihre Wahrheit mit; 
diese Wahrheit kommt als Illusion daher, ist nur in ihr erfahrbar; Eros 
beflügelt sie, weckt Sympathie, Anziehung und Wollust. In solchem Zu-
sammenhang denkt Herder „platonisch“, wenn er schreibt: „Der Verstand 

                                                 
6  Ebd., 371. 
7  Ebd., 413. 
8  Vgl. Mülder-Bach 1994, 359. 
9  Herder 1977b, 361. 
10  Ebd., 371. 



Herder und Forster im Kontext der Diskussion um das „Plastische Ideal“ 109 

hat um so mehr Welt und Chaos sich idealische Bilder zu schaffen, wenn 
nur die Hand tastet. Die Beschreibungen des Gefühls werden immer Ideen 
Plato’s.“11 Das Gefühl schlägt hier die Brücke zur Idee. Herder rekonstru-
iert vor dem Hintergrund des zeitgenössischen Sentimentalismus das 
Entstehen von (Kunst-)Begriffen aus den Sinnen und argumentiert ent-
wicklungspsychologisch, wenn er „in die Spielkammer des Kindes“ bittet 
– nicht seine einzige Referenz auf Rousseau – und die Herausbildung des 
Gesichtssinns während der kindlichen Entwicklung eng an die des Tast-
sinns bindet.12 Was wir nicht durch das Gefühl (im Sinne des Tastsinns) 
erkannt hätten, bleibe uns ewig eine bloße Erscheinung.13 Erst durch das 
Gefühl bekämen wir einen Begriff von einer Sache; die  

schweren Begriffe, die wir uns langsam und mit Mühe ertappen, werden 
von Ideen des Gesichts begleitet: dies klärt uns auf, was wir dort nur dun-
kel faßten, und so wird uns endlich geläufig, das mit einem Blick wegzu-
haben, was wir uns Anfangs langsam ertasten mußten.14  

Das Gesicht wird zur „verkürzte[n] Formel des Gefühls“, denn „im Gesicht 
ist Traum, im Gefühl Wahrheit“,15 durch das „Gesicht“ entstehen Vorstel-
lung und Konstruktion, im „Gefühl“ Unmittelbarkeit. Der ergänzende 
Gebrauch beider Sinne wird habituell. So wäre denn bei Herder nicht von 
einer Umkehr der Rangfolge der Sinne zu sprechen, sondern von der 
Einsicht in deren Zusammenspiel: Indem er die Entwicklungsgeschichte 
des Individuums bemüht, billigt er den Sinnen zu, dass sie lernen. Die 
körperlich-tastende Erfahrung geht dem Blick voraus und ist zugleich in 
ihm aufgehoben: Jede visuelle Erfahrung enthält das tastend „Gelernte“. 
Das Auge lernt vom Tastsinn, tritt, wie schon zitiert, „in die Spitzen der 

                                                 
11  Ebd., 411f. Zum „Platonismus“ Herders siehe Zeuch 2000, 126. Berkeley 1710 spricht 

von Tangible Ideas. 
12  Herder 1892, 7. Vgl. dazu Rousseau 1969, 381: „[…] j’aime mieux qu’Émile ait des yeux 

au bout de ses doigts che dans la boutique d’un chandelier.“  
13  Vgl. Herder 1892, 7. 
14  Ebd., 8. 
15  Ebd., 9 und 97. 



110 Rotraut Fischer 

 

Finger“, „borgt vom Gefühl und glaubt zu sehen, was es nur fühlte“.16 Zu-
gleich ist das Auge jedoch „Wegweiser“ und „Vernunft der Hand“.17  
Bemerkenswert ist, dass Herder die Hierarchie der Sinne auf die Eintei-
lung der Künste anwendet. So trennt er die Malerei von der Plastik ab. Sie 
allein sei in einem Maße gegenwärtig, das die Malerei nie erreichen kön-
ne: Sie sei nicht Zeichen, sondern die Sache selbst! Zu Winckelmanns Apoll-
Beschreibung assoziiert er: 

[…] und warum Gefühle, die keine bloße Metaphern sind? Sie sind Erfah-
rungen. Das Auge, das sie sammlete, war sammelnd nicht Auge mehr; es 
ward Hand […] das Anschauen unmittelbare Betastung […].18 

Die Sinne selbst sind hier historisch verstanden, als durch Erfahrung ge-
formte. Das Gefühl ist durch die in ihm geborgene Erfahrung keine Meta-
pher, sondern „echt“ und als echtes erfahrbar in der Bildsäule, die ganz 
und gar „Mensch und ganz durchlebter Körper“ sei und als „That“ zu uns 
spreche; sie halte uns fest und wecke „das ganze Saitenspiel Menschlicher 
Mitempfindung“.19  
Das Gefühl, so belehrt uns Johann Heinrich Zedlers Lexikon, sei da, „wo 
beugsame fibrae vorkommen“; Gegenstand des Fühlens sei „dasjenige, was 
dem Werck-Zeuge des Fühlens eine besondere Bewegung eindrucken, 
und eine solche Idee in der Seele erwecken kann, welche mit derselben 
Beschaffenheit überein kommt“.20 Die zeitgenössische Fiberntheorie, die 
die Humoraltheorie verdrängt hatte und bei der äußere Reize mittels der 
Schwingbewegungen der in einer Flüssigkeit schwebenden Fibern an das 
Gehirn weitergegeben werden, gibt die Erklärung des Saitenspiels. Durch 
Schwingen wird ein quasi mechanischer „Eindruck“ vermittelt, was auch 
bei der Betrachtung eines Kunstwerks angenommen wurde. Herder kann 
so auch von einem „echten“, also nicht metaphorischen Gefühl sprechen. 

                                                 
16  Herder 1977b, 361 und Herder 1994, 349. Siehe auch: Adam 2013, 225.  
17  Herder 1892, 39. Zur Traditionslinie gehört auch die zeitgenössische Diskussion um 

den Blinden (Cheselden, Diderot), dazu Mülder-Bach 1994, 351. Sowie der „edle Blin-
de“ bei Jürgen Manthey 1983, 193. 

18  Herder 1892b, 126. Mülder-Bach 1994, 358 spricht in diesem Zusammenhang von 
einer „pygmalionischen Überbietung Winckelmanns“. 

19  Herder 1892, 60. 
20  Zedler 1732-1754, Bd. 9, 1134. 



Herder und Forster im Kontext der Diskussion um das „Plastische Ideal“ 111 

Doch dem Konfigurieren der Saiten entspricht auch eine Art mimetischer 
Wechselwirkung: 

Ich weiß nicht, ob ich ein Wort wagen und es Statik oder Dynamik nen-
nen soll, was da von Menschlicher Seele in den Kunstkörper gegossen, je-
der Biegung, Senkung, Weiche, Härte, wie auf einer Waage zugewogen, in 
jeder lebt und beinahe die Gewalt hat, unsre Seele in die nämliche sympa-
thetische Stellung zu versetzen. Jedes Beugen und Heben der Brust und 
des Knies, und wie der Körper ruht und wie in ihm die Seele sich darstellt, 
geht stumm und unbegreiflich in uns hinüber: wir werden mit der Statue 
gleichsam verkörpert oder diese mit uns beseelet.21  

Die hier dargestellte Entsprechung ist nicht rein visueller, sondern, gleich-
sam vertieft, auch muskulärer Art. Ernst Gombrich sollte später in sol-
chem Zusammenhang von „muskulären Korrelaten“ der visuellen Wahr-
nehmung sprechen, die sich bereits in vorsprachlicher Erfahrung heraus-
bildeten. So benutzten „wir“ die eigenen Muskelreaktionen als Schlüssel 
zum Verstehen von Stimmungen und Emotionen anderer, gleichsam als 
Instrument der Empathie.22 
Auch Georg Forster ist die Verbindung von Täuschung und Eros in der 
Kunst nicht fremd. Auf seiner Reise des Jahres 1790 sieht er in der Lon-
doner Ausstellung des Sammlers Townley eine Büste, die seinerzeit als 
Verkörperung der Isis angesehen wurde.23 Seine Beschreibung weist eine 
große Nähe zu Herder und der pygmalionischen Tradition auf. „Ich 
möchte Worte finden, die diesen Kopf, oder besser das ganze Brustbild, 
m a l t e n; denn gemalt müßte es werden, damit man es fühlte.“ (AA XII, 
284) Poesie und Malerei sind aufgerufen, eine Brücke zu schlagen zur 
Illusion der Lebendigkeit, die sich „fühlen“ lässt, „als ob’s Malerei wäre“, 
so würde wiederum Herder sagen.24 Doch was bei Herder noch assoziati-
ver Anklang ist, wird hier bei Forster zur Bedingung des fühlenden 
Wahrnehmens. „Ich will erst am Äußeren verweilen“, so Forster weiter.  

                                                 
21  Herder 1892, 60. 
22  Vgl. Gombrich 1984, 126f. Gombrich geht bei seinen Ausführungen auf die Einfüh-

lungstheorie zurück, wie sie um die Jahrhundertwende von Lipps, Vernon Lee sowie 
Berenson, Wölfflin und Worringer vertreten wurde und die von den Spuren muskulä-
rer Korrelate in unserer Reaktion auf Formen ausgeht.  

23  Die Statue gilt heute als Porträt einer Römerin. Siehe dazu Gidal 2001, 163. 
24  Herder 1977b, 361. 



112 Rotraut Fischer 

 

Ihr Haar, an der Stirne gescheitelt, fällt zurück, und über die Schläfe […]. 
Das Gewand von feiner Leinwand ist naß, und läßt die Gestalt durch-
scheinen […]. Bezaubernd ist die rechte Brust, durch das Gewand fühlbar; 
an der linken nackten vergehen die Sinne. Den Hals wollüstig emporhal-
tend, üppig, voll und weich, neigt sich ihr Haupt kaum merklich zur Seite 
[…]! (AA XII, 284) 

Indem Forster hier die Statue beschreibt in einem Ineinander von Gese-
henem und Gefühltem, weicht er den Stein auf, und zwar in einer Erzäh-
lung, in der das Gefühlte, Zauber, Anziehung und Wollust, dominiert; das 
„Fleisch“ spricht zu ihm und spricht ihn an; das „nasse Gewand“, von Her-
der ebenfalls erwähnt als „Wassergewand“, das auf eine Art bekleide, „die 
das Gewand als Gewand vernichtigte, und das Völlige des Körpers auch 
unter demselben zu fühlen gab“,25 macht die Brust der Isis nur reizvoller, 
an der unbekleideten – man beachte die auch bei Herder eingehaltene 
Rangfolge – vergehen ihm gar die Sinne. Sie sei „weich“, Forsters Blick 
wird zum tastenden Finger, der den kalten Stein belebt, eine pygmalioni-
sche Metamorphose der Kunst ins Leben auch hier! Doch setzt Forster 
dem überwältigenden Gefühl, dem „Vergehen der Sinne“, entschiedener 
als Herder das Auge entgegen. Mit dem Auge findet er die „Begriffe“ wie-
der und schreibt:  

[…] [I]m Mund ist ein Reichtum der Affektsprache, der sich nicht ausdrü-
cken läßt; sehen muß man diese dem Sinne entgegenkommende Oberlip-
pe, wie viel Leben in ihr verborgen ist, wie viel mannichfaltige Kraft der 
Bewegung in ihrer festen Wölbung, und welche Ruhe, welche sanfte, mil-
de, nichts begehrende, aber mild empfindende Form der Schönheit in al-
len seinen Proportionen und Theilen! Die feine lange Nase ist noch Isis-
ähnlich, ohne mehr Ägyptisch zu seyn; das Gesicht ist idealisirt: Ägypti-
sche Schönheit mit dem schmachtend-melancholischen, sinnenden Aus-
druck, mit einem Blick voll Liebe und wärmender Kraft zu trösten und zu 
beseelen. (AA XII, 284) 

Mit den wiedergewonnenen Begriffen wird es Forster möglich, das Bild-
werk zu charakterisieren; „sehen“ müsse man „diese dem Sinne entgegen-
kommende Oberlippe“, „wieviel Leben in ihr verborgen“ sei; „Kraft der 
Bewegung“ und „Ruhe“ sieht er in der „festen Wölbung“. Dieses Sehen von 

                                                 
25  Herder 1977b, 363f.  



Herder und Forster im Kontext der Diskussion um das „Plastische Ideal“ 113 

„Kraft der Bewegung“ in der Form einer Lippe kann nur im Verhältnis der 
„Ähnlichkeit“ gelingen, sie ist die Voraussetzung auch für die gleiche 
Schwingung der „Fibern“, womit die Fiberntheorie dem Begriff der Ähn-
lichkeit eine physiologische Grundlage gäbe. Und so sind für die Darstel-
lung in Kunstwerken, die Gefühl und Verstand gleichermaßen beanspru-
chen, in den Augen der meisten am besagten Diskurs beteiligten Zeitge-
nossen Forsters und Herders ausschließlich Menschenbilder geeignet, 
denn wir könnten auf dem Weg des Empfindens und Einfühlens nur das 
„Ähnliche“ erkennen. Deshalb ist der Mensch der vornehmste Gegenstand 
der Kunst, denn seine äußere Gestalt sei fassbarer als die Erscheinungen 
der übrigen Natur. 

[...] [A]ber das weiß ich [so Forster], daß der Mensch, vor allen anderen 
Gegenständen der Natur, einer wahrhaften Idealisirung fähig ist, indem 
das Ideal, welches der Künstler entwirft, zugleich mit dem richtigen Ver-
hältnisse des menschlichen Körpers als einer besonderen Thiergattung, 
auch die Sittlichkeit des Menschen, als mitempfunden, darstellen muß. 
Von keinem andern Wesen wissen wir die Bestimmung, die relative 
Zweckmäßigkeit und folglich die subjektive Vollkommenheit so genau 
und bestimmt in allen ihren Momenten anzugeben, wie von uns selbst; 
von keinem andern Wesen wissen wir aus vielfältig gesammelter Erfah-
rung den Begrif dieser Vollkommenheit mit einer tief empfundenen Voll-
kommenheit der Form zu paaren. (AA IX, 64)  

Um uns die „innere Vollkommenheit“ eines Wesens vorstellen zu können, 
müssen „wir“ mit den gleichen Organen empfinden wie dieses; nur auf 
diese Weise ist ein Mitschwingen (und Mitleiden!) der Fibern möglich; 
Inneres und Äußeres hängen dabei zusammen, bedingen einander, das 
Äußere ist sichtbare Entsprechung des Inneren. Nur auf dieser Vorausset-
zung kann Gestaltung von „Bedeutung“ in „Menschenbildern“ gelingen, 
kann „Bedeutung“ in der „Form“ gesehen werden und können „Begrif“ 
und Empfindung der Vollkommenheit zusammenfallen (ebd., 65).26  

                                                 
26  Siehe auch Fiberntheorie. 



114 Rotraut Fischer 

 

I Der physiognomische Sinn 
 
Wenn Forster in der Oberlippe der Isis-Figur „mannichfaltige Kraft der 
Bewegung in ihrer festen Wölbung“ sieht, so argumentiert er im Sinne der 
zeitgenössischen Physiognomik, der Lehre von der ‚Lesbarkeit‘ der äuße-
ren Erscheinung des Menschen. Ihr lag die letztlich auf Aristoteles zu-
rückgehende Annahme zugrunde, von äußeren körperlichen Merkmalen 
auf innere Eigenschaften des Menschen schließen zu können, d.h. auf die 
Eigenschaften oder Empfindungen, die jene hervorbrachten.27 Sie prägte 
die Vorstellung, wie vom Äußeren auf ein Inneres geschlossen werden 
könne, sowohl im wissenschaftlichen und künstlerischen Diskurs als auch 
in der Alltagserfahrung. Ende des 18. Jh. machte J.C. Lavater den – zu 
seiner Zeit spektakulärsten, meistkritisierten und verspotteten – Versuch, 
die Physiognomik nach der naturwissenschaftlichen Manier der Zeit aus 
der spekulativen Beliebigkeit herauszuführen und auf eine wissenschaftli-
che Grundlage zu stellen.28  
Auch für Lavater ist das wichtigste und bemerkenswerteste Wesen, das 
sich auf Erden unserer Beobachtung darstelle, der Mensch.29 Das „Aeußer-
liche und Innere stehen offenbar in einem genauen unmittelbaren Zu-
sammenhang. Das Aeußerliche ist nichts, als die Endung, die Gränzen des 
Innern – und das Innre eine unmittelbare Fortsetzung des Aeußern“.30 An 
der äußeren Gestalt sind die inneren Kräfte nicht in Symbolen und Zei-
chen sichtbar, sondern als sie selbst; diese Absage an das Symbolische 
(bzw. Metaphorische bei Herder) führt in der Konsequenz seiner „An-
wendung“ zu einer vollständigen Allegorisierung des menschlichen Kör-
pers, die Gestalt verweist nicht auf, sondern verkörpert ihre Bedeutung, die 
zugleich „ablesbar“ wird.31 Dabei sind der Maßstab für physiognomische 
Vollkommenheit die Bildwerke der klassischen Antike. Die an ihnen ge-
wonnene „ästhetische Naturauffassung“ formuliert Lavater:  

                                                 
27  Vgl. Aristoteles: Seele als Form bzw. Entelechie des Leibes, siehe dazu Fischer 1990, 

326f. 
28  Vgl. Lavater 1772. 
29  Vgl. ebd., Bd. 1, 33. 
30  Ebd. 
31  Siehe ausführlich: Fischer u. Stumpp 1989, 11-58. 



Herder und Forster im Kontext der Diskussion um das „Plastische Ideal“ 115 

Kein Glied am menschlichen Körper widerspricht dem andern. Keines 
hebt das andere auf; jegliches ist mit jeglichem zusammenhängend; jedes 
jeglichem untergeordnet; jedes – wird von einem und demselben Geiste 
bewegt […]. Inzwischen hat jedes Glied am Menschen den Charakter des 
ganzen Körpers – Es ist nichts Zusammengeflicktes in der Natur […]. Die 
Unerreichbarkeit der Natur wird immer ihre Ganzheit und Homogenität 
sein! […] [S]ie schafft alles aus Einem; bildet alles aus Einem heraus.32  

Alle Teile des Körpers sind bedeutsam, das Ganze des Charakters drückt 
sich in jedem Teil aus, zum Ganzen ist jeder Teil nötig.33 Diese Auffassung 
von Gestalt als „bedeutender“ ist auch einer Kunstanschauung eigen, die 
in der griechischen Plastik das höchste Maß gestalteter Idealität sieht. Der 
physiognomische Sinn ist in ihrem Zusammenhang ein Organ der Wahr-
nehmung von Bedeutung in der äußeren Gestalt, einer Bedeutung, die 
nicht, wie in späteren (romantischen) Konzepten, hinter der eigentlich 
äußeren Erscheinung zu suchen, sondern unmittelbar in dieser verkörpert 
ist. Der physiognomische Sinn sucht also nicht die Bedeutung der Züge 
einer Gestalt hinter ihrer Oberfläche, als etwas momentan Aufscheinendes, 
vielmehr ist ihm diese die „Sache“ selbst, als Verkörperung ihrer ‚Wahr-
heit‘.34 Herder verbindet sein pygmalionisches Konzept der Täuschung 
mit der zeitgenössischen Physiognomik: „[…] [I]ch muss vergessen, daß es 
Stein ist, und die Miene, den Seelenzug, den der Körper auf dem Gesicht 
verewigt hat, gleichsam gegenwärtig fühlen.“35 Die zeitliche Diskrepanz 
zwischen dem „verewigten Seelenzug“ und dem „gegenwärtigen“ Fühlen 
muss überbrückt werden durch die Vorstellung der Verlebendigung. In 
ihr wird das steinerne Bildwerk zum Zeitgenossen. Die Zeit wird in der 
Verewigung aufgehoben, das in ihr Entstandene wird zur ewigen Gegen-
wart, deren „Ruhe“ in diesem Sinne eine „bewegte“ heißen kann. Der in 
der Statue dargestellte und festgehaltene Moment lässt sich nach seinen 
Randzonen hin auflösen, in sein Vorher und Nachher. Wie Lavater in 
seinen Physiognomischen Fragmenten behandelt Herder die Teile des Ge-
sichts einzeln, so wird die Stirn zum „Tempel von der ganzen Gesinnung 
der Seele“, das Auge zum „Redner des Willens“ der Seele und „Herold 

                                                 
32  Lavater 1772, Bd. 3, 110. 
33  Vgl. ebd., Bd. 4, 40f. 
34  Siehe Rupprecht 1963, 205f. 
35  Herder 1977b, 371. 



116 Rotraut Fischer 

 

ihres Verlangens“. Durch die einzelnen Teile des Körpers spricht die 
„Fühlbarkeit“ in der Skulptur „von innen aus zu uns“.36 Diese „Fühlbar-
keit“, beruhend auf Verlebendigung, unterscheidet Herder andererseits 
von Lavater, dessen Messverfahren auf eine Mortifizierung des Gegen-
standes hinausläuft.  

 
II Allegorisierung  
 
Die physiognomische Betrachtungsweise schließt die Ablehnung einer 
(barocken) Allegorese bzw. von Attributen überhaupt ein. So bezeichnet 
Heinrich Meyer, Goethe gedanklich nahe stehend, die barocke Allegorese 
als „mechanisches Verfahren, das den tieferen Zusammenhang von Sinn 
und Erscheinung in der menschlichen Gestalt nicht erfaßt“.37 Er mokiert 
sich über die Künstler nach Raphael: 

[…] [S]ie achten es für hinreichend, jeder Figur ein Zeichen zu geben, und 
mit denselben, wie mit Zahlpfennigen zu spielen, sie hielten die Symbole 
zusammengenommen für eine Zeichensprache, die Figuren im Einzelnen 
für Buchstaben, und glaubten damit alle ohne Ausnahme darstellen zu 
können.38  

Herder, dem die Allegorie in seiner Plastik-Schrift „Eins durchs Andere“ 
bedeutet,39 gibt ihr einen neuen Sinn: 

Ich kann sagen, daß bildende Kunst eine beständige Allegorie sei, denn sie 
bildet Seele durch Körper […]. Der Künstler hat das Vorbild von Geist, 
Charakter, Seele in sich und schafft diesem Fleisch und Gebein: er allego-
risirt also durch alle Glieder.40 

Allegorisierung ist hier Gestalt geben. Nicht mehr die von sich weg auf 
etwas, z.B. auf ein beigefügtes, nur dem Wissen erschließbares Attribut, 
hinweisende Gestalt, erklärt bzw. versinnbildlicht die Bedeutung auch des 
Bildwerks, sondern dieses selbst steht für seine Bedeutung, es ist seine 
Bedeutung. Diese „plastische“ Auffassung einer Einheit von Zeichen und 

                                                 
36  Ebd., 371 u. 373. 
37  Siehe Rupprecht 1963, 199f. 
38  Meyer 1799, 2. Stück, 79. 
39  Herder 1892, 79. 
40  Ebd. Eine Reallegorisierung bei Herder sieht Lothar van Laak 2007, 321-329.  



Herder und Forster im Kontext der Diskussion um das „Plastische Ideal“ 117 

Bedeutung hat eine Entsprechung bzw. Radikalisierung in der Vorge-
hensweise der Physiognomiker, allen voran Lavaters und Carl Gustav 
Carus’. Ihre anthropometrischen Verfahren allegorisieren das Individu-
um, indem sie seine Oberfläche vermessen und das gefundene Maß für die 
Sache selbst nehmen. Messbare Zeichen und „Buchstaben“ im Sinne Mey-
ers sind dann Eigenschaften und distanzlos mit dem Charakter iden-
tisch.41  
 
III Das plastische Ideal – die bewegte Ruhe  
 
Das plastische Ideal hat den physiognomischen Sinn zur logischen und 
historischen Voraussetzung. Die im Bilderstreit des ausgehenden 18. und 
beginnenden 19. Jh. vorhandene Idealvorstellung von bildender Kunst, die 
sich an der zeitgenössischen Interpretation der antiken Plastik orientiert, 
teilt mit der physiognomischen Auffassung von Wahrheit im Sinne Lava-
ters das Prinzip der Untrennbarkeit von Form und Bedeutung. Physio-
gnomik und Kunstprogramm gehen hier ineinander über. Grundlegend 
für alle in der Auseinandersetzung um das „Plastische Ideal“ vertretenen 
Positionen waren Winckelmanns Schriften zur Kunst und Kultur. Er 
„entdeckte“ für seine Zeit und Nachwelt ein neues Griechenland, weshalb 
Goethe ihn einen „neue[n] Columbus“ nannte.42 Schon bei Winckelmann 
trat der Widerspruch zwischen „plastischem Ideal“, das besagte, dass in 
der griechischen Skulptur das Ideal der Menschendarstellung vollkom-
men und ein für alle Mal erreicht sei, die „Späteren“ dieses also nur nach-
zuahmen hätten, und historischen Auffassungen zutage. Formulierte er 
dieses Ideal einerseits programmatisch, so untergrub er zugleich dessen 
normative Gültigkeit durch seine neue Erkenntnis der historischen Ein-
maligkeit und seine Rede vom „Himmelsstrich“, vom günstigen Klima, das 
die Heraufkunft eines solchen Ideals überhaupt erst, indem es glückliche 
Menschen in schöner Natur hervorgebracht, ermöglicht habe. Einheit von 
Form und Bedeutung ist in dieser Kunstauffassung auch eine von „Geist 
und Gestalt“, von Geist und „sinnlichem Bestand“. Schon bei Winckel-
mann mussten das Idealischschöne und das Sinnlichschöne zusammen-

                                                 
41  Zur Verschränkung von Kunst und Wissenschaft in diesem Kontext siehe Fischer u. 

Stumpp 1989, 54ff. 
42  Goethe 1981b, 110. 



118 Rotraut Fischer 

 

kommen. Und so genügt der Laokoon auch nach Goethe deshalb höchsten 
Ansprüchen, weil er „sowohl ein geistiges als ein sinnliches Ganzes“ sei.43 
Das Ganze aber ist die Voraussetzung von Schönheit. Lessing hebt hervor, 

[…] daß bey den Alten die Schönheit das höchste Gesetz der bildenden 
Kunst gewesen sey […] daß alles andere, worauf sich die bildenden Künste 
zugleich mit erstrecken können, wenn es sich mit der Schönheit nicht ver-
trägt, ihr gänzlich weichen, und wenn es sich mit ihr verträgt, ihr wenigs-
tens untergeordnet seyn müsse.44  

Für das Gelingen der Darstellung selbst ist die Wahl des darzustellenden 
Augenblicks von entscheidender Bedeutung. Diese Bedeutsamkeit unter-
streicht auch Lessing, indem er vorbringt, dass der Künstler aus der sich 
stets verändernden Natur immer nur einen Augenblick wählen könne. 
Ein Kunstwerk aber sei dazu da, nicht nur „erblickt“, sondern betrachtet 
zu werden. Der fruchtbarste Augenblick für die Darstellung sei daher 
derjenige, welcher „der Einbildungskraft freies Spiel“ lasse; die höchste 
Stufe des Affekts sei der Moment, der dies am wenigsten erlaube, da er 
der Phantasie die Flügel binde.45 Am Beispiel des Laokoon, das schon 
Winckelmann, dann Herder und Goethe gewählt haben, erläutert Lessing:  

Wenn Laokoon also seufzet, so kann ihn die Einbildungskraft schreyen 
hören; wenn er aber schreyet, so kann sie von dieser Vorstellung weder 
eine Stuffe höher, noch eine Stuffe tiefer steigen, ohne ihn in einem leidli-
chern, folglich uninteressantern Zustande zu erblicken. Sie hört ihn erst 
ächzen, oder sie sieht ihn schon todt.46 

Eine mittlere Stimmung zwischen den möglichen Extremen ist also für 
den Moment der Darstellung vorzuziehen. Den Aspekt der Beweglichkeit 
des Eindrucks und damit seiner Variabilität auf Seiten des Betrachters 
hebt auch Goethe hervor, wenn er davon spricht, dass ein „vorübergehen-
der Moment“ gewählt werden müsse, wenn „ein Werk der bildenden 
Kunst sich vor dem Auge bewegen“ solle;47 beide Autoren zielen in ihren 

                                                 
43  Goethe 1981a, 65. 
44  Lessing 1893, 14. Siehe auch Mülder-Bach 1994, 370: „Allegorie ist nicht eins fürs 

Andere, sondern Eins durchs Andere.“ 
45  Lessing 1893, 139. 
46  Ebd., 19f. 
47  Goethe 1981a, 59f. 



Herder und Forster im Kontext der Diskussion um das „Plastische Ideal“ 119 

Anforderungen an ein Bildwerk auf die Relativierung des rein Statischen 
der Form zugunsten einer Dynamisierung des Eindrucks. In dieser Auf-
fassung von Bewegung ist der Moment der Ruhe eingeschlossen. Es ist 
freilich keine Ruhe der Unbewegtheit oder des Todes, sondern sie er-
wächst daraus, dass sie alle mögliche Bewegung in sich aufgenommen hat 
und zu einem Ausgleich bringt, dessen Bestandteile von der Einbildungs-
kraft wiederum aufzulösen sind. 
Der „Ausdruck in den Figuren der Griechen“, der nach Winckelmann „bei 
allen Leidenschaften eine große und gesetzte Seele zeige,“48 sei nur im 
„Stande der Einheit, der Ruhe“ groß und edel, ein Zustand, der den Be-
trachter bei Forster eher einschüchtert; „Kenntlicher und bezeichnender“ 
sei die Seele, so Winckelmann weiter, zwar in heftigen Leidenschaften, 
doch befinde sie sich dabei „in einem gewaltsamen und erzwungenen 
Zustande“.49 In diesem sei sie nicht in ihrem „eigentlichen“ Dasein. Auch 
der Betrachter indes müsse „mit großer Ruhe betrachten“, so Winckel-
mann, „denn das Viele im Wenigen, und die stille Einfalt wird dich sonst 
unerbauet lassen“.50 
Dieser „Stand der Einheit in der Ruhe“ als das „Viele im Wenigen“ betont 
zugleich die in sich abgeschlossene Stellung des Kunstwerks. Es verweist 
nicht nach außen oder hinter seine Oberfläche, braucht keinen Kommen-
tar, hat seine Bedeutung in sich. Goethe formuliert: „Es ist ein großer 
Vorteil für ein Kunstwerk, wenn es selbständig, wenn es geschlossen ist. 
Ein ruhiger Gegenstand zeigt sich bloß in seinem Dasein, er ist also durch 
und in sich selbst geschlossen.“51  
Für Herder wie für Lessing ist die Körperlichkeit eines Kunstwerks ent-
scheidend für seine Wirkung; diese Körperlichkeit erscheint Herder je-
doch, im Gegensatz zu Lessing, für den sie auch in der Malerei gegeben 
ist, als eine mit dem inneren Sinn gleichsam tastbare. Deshalb ist ihm ein 
zum Schreien geöffneter Mund an einer Plastik widerwärtig, denn die 
fühlende Hand nehme nicht die Nachahmung, sondern die Sache selbst 
wahr.52 Ihr sei der aufgerissene Mund eine „gräßliche Höhle“, dem Auge 

                                                 
48  Winckelmann 1829c, 30f. 
49  Ebd., 32f. 
50  Winckelmann 1829b, 206. 
51  Goethe 1981a, 58. 
52  Vgl. Herder 1892, 31. 



120 Rotraut Fischer 

 

als Täuschung jedoch durchaus angenehm und deshalb in der Malerei 
erlaubt. Das Auge zeige Bilder und Flächen, ein Kontinuum ‚nebeneinan-
der‘, das Tastgefühl hingegen Körper.53 Damit aber schließt Herder für die 
Plastik implizit auch die Täuschung aus, die er allein der Malerei vorbe-
hält, die ein „Nebeneinander“ zeige, und etabliert stattdessen die Fiktion 
von Unmittelbarkeit und einer „Wahrheit“, die, als „ertastete“, nicht dem 
„erzählenden Zauber“ und falschen Schein von Malerei und Poesie, den 
„erzählenden“ Künsten, aufsitzt.  
Was als „häßlich“ empfunden wird, beginnt bereits beim Ausdruck etwa 
von Schmerz oder Leidenschaft, dem Ausdruck des Mundes Laokoons, 
der eher einem Seufzen gleiche als einem Schreien. Bei Lessing verhindert 
das oberste Gesetz der Griechen, das der Schönheit, dass Laokoon schreit. 
Der bildende Künstler müsse Zorn in Ernst und Schreien in Seufzen her-
absetzen, weil das Schreien das Gesicht häßlich verzerre.54 Von einer 
hässlichen Bildung aber wende man das Gesicht, „weil der Anblick des 
Schmerzes Unlust erregt, ohne daß die Schönheit des leidenden Gegen-
standes diese Unlust in das süsse Gefühl des Mitleids verwandeln kann.“55  
Bei Homer jedoch schreit Laokoon. Es muss also einen prinzipiellen Un-
terschied geben zwischen den Künsten, der der Plastik versagt, was der 
Poesie erlaubt ist:56 Die Plastik steht zu unmittelbar vor dem Betrachter, 
als dass ein hässlicher Ausdruck diesen nicht abschrecken könnte, d.h. er 
schaut weg, womit er für den Kunstgenuss wie für das Mitleid verloren 
wäre. Die Plastik ist „körperlich“. 
Im Gegensatz zur Malerei, die auf einem „Nebeneinander“ beruhe, so 
Herder,57 wolle die „Bildnerei“ die „Seele der Körper“ darstellen, schaffe 
also „ineinander“; was sie schaffe, stehe für sich, „denn in ihr ist Eins Alles 
und Alles nur Eins“.58 (Man beachte hier die Nähe zu Lavaters Formulie-

                                                 
53  Ebd., 6f.  
54  Vgl. Lessing 1893, 14f. 
55  Ebd., 17. „Die bloße Öffnung des Mundes“ sei „in der Malerey ein Fleck, in der Bild-

hauerey eine Vertiefung, welche die widrigste Wirkung von der Welt thut.“ 
56  Vgl. ebd., 139. Vgl. dazu Lessings dramentheoretische Äußerung im Briefwechsel mit 

Moses Mendelssohn, wonach auch unangenehme Affekte als Affekte angenehm seien 
(An Moses Mendelssohn, 02.02.1757, Lessing 1893, Bd. 17, 90f.).  

57  Herder 1982, 16f.  
58  Ebd., 17. 



Herder und Forster im Kontext der Diskussion um das „Plastische Ideal“ 121 

rung!) Sie sei Wahrheit, nicht Traum, „ganz Darstellung“, nicht Roman 
und „erzählender Zauber“. Eine Bildsäule ist „gegenwärtig, sie ist da“.59  
Herders Abgrenzung der Künste nimmt Elemente auf, die schon bei Les-
sing gedacht sind; doch weist Lessing das „Nebeneinander“ der Plastik 
ebenso wie der Malerei zu und grenzt beide wiederum von der Poesie ab, 
der er ein „Nacheinander“ unterlegt. 
 
IV Die „wahre Kunst“ für die Neueren 
 
Herder bescheinigt dem Gefühl gründlichere Erkenntnis als dem im 18. 
Jahrhundert so sehr favorisierten „Überblick“, der nur „Fläche“ sehe und, 
wo er „Wahrheit“ beibringe, dies auf der Basis des vom Gefühl Erlernten 
tue. Er versucht, eine Verbindung zu schaffen zwischen Ideal und Indivi-
dualität. Indem letztere als einmalige Erscheinungsweise des ersteren 
gefasst ist, wird die Skulptur „individuell bedeutend“, d.h., das Ideal rückt 
auch den „Heutigen“ näher, steht also nicht in der von Forster beklagten 
Unerreichbarkeit göttergleich vor ihnen. Es teilt vielmehr ihre Individua-
lität. Mit dieser Lösung steht Herder Goethe näher als Forster.60 Ähnlich-
keit bedeutet ihm zwar wie Forster Ähnlichkeit durch Individualität, er 
sieht diese jedoch auch im antiken Bildwerk für die Modernen fassbar 
verwirklicht.  
Die Skulptur sieht Herder als ewig wie die menschliche Natur, während 
die Malerei nach Zeiten und Völkern verschieden sei.61 In der Malerei 
dürften nicht alle Personen gleich schön sein, denn das wäre langweilig.62 
Das „Häßliche“ könne deshalb in die Malerei Eingang finden, weil „keine 
einzelne Person Alles“ sei.63 Dagegen sei Hässlichkeit in der Plastik, da 
diese „da ist, ewig bleibt, sich als Natur, als dargestellte Wahrheit unver-
merkt eindrückt, und Geschlechterhinab Unheil anrichtet“, entsprechend 
verheerend.64  

                                                 
59  Ebd. Vgl. zu diesem „da sein“ auch Goethe 1981, 58 u. Gadamer 1977, 45f. 
60  Goethe 1981a, 63. 
61  Herder 1892, 35. 
62  Vgl. die These Lessings von den vermischten Empfindungen, die in der Poesie durch 

die Beigabe des Hässlichen hervorgerufen würden (Lessing 1893, Bd. 9, 139).  
63  Herder 1892, 34. 
64  Ebd., 33. 



122 Rotraut Fischer 

 

Forster geht im gleichen Zusammenhang jedoch über diese auch von Her-
der vorgenommene Historisierung der Malerei hinaus, denn: gemalt 
müsste die Göttin sein! Die „lebendige Ruhe eines Gottes“ sieht er als den 
„Neueren“ nicht mehr zugänglich an. Sie sei zwar „der erhabenste Gegen-
stand des Meißels“; jedoch sei „ein Augenblick, wo die Regungen der 
menschlichen Seele schön hervorschimmern durch ihre körperliche Hülle 
[…] vor allen des Pinsels großer Meister würdig“ (AA IX, 259). Die Ruhe 
des Gottes ist, obgleich lebendig, demnach zu unterscheiden von der Dar-
stellung der sichtbaren Regungen der Sterblichen.  
Forster verbindet die bereits bei Winckelmann einsetzende Historisierung 
der Kunst mit den Überlegungen zum Medium künstlerischer Darstel-
lung. Die Kunst trage „die Spur der lebendigwirkenden, umformenden 
Menschheit“ (ebd., 26); da jedoch „unser“ Zeitalter von dem der Griechen 
verschieden sei, bekennt Forster „frei heraus“: 

[…] [W]äre nicht der Dienst der schönen Ideale gestürzt, so hätten wir 
noch keinen Raphael, keinen Tizian und keinen Corregio, wir hätten in der 
Kunst keine individuelle menschliche Schönheit, keinen Farbenzauber 
und keine Anmuth. […] Griechische Gestalten und griechische Götter pas-
sen nicht mehr in die Form des Menschengeschlechtes; sie sind uns so 
fremd wie griechisch ausgesprochene Laute und Namen in unserer Poësie. 
Es mag seine Richtigkeit haben mit der göttlichen Vollkommenheit der 
beiden Meisterwerke des Phidias, seiner Minerva und seines Jupiters; aber 
je majestätischer sie da säßen oder ständen, das hehre Haupt für unsern 
Blick angränzend an den Himmel: desto furchtbarer unserer Phantasie; je 
vollkommnere Ideale des Erhabenen: desto befremdlicher unserer 
Schwachheit. (Ebd., 67f.)  

Den Titanensturz der Ideale kompensiert die Gestalt des Individuellen, 
dem „Anmuth“ und Farbenzauber, d.h. die Malerei angemessen sind.65 Die 
griechischen Ideale seien „uns“ fremd geworden, weil sie einer anderen 
Zeit entstammten und einem anderen Zustand der Gattung entsprächen, 
oder, wie Hegel schreiben wird, aus ihrem „Mangel an innerer Subjektivi-

                                                 
65  Zu Anmut siehe auch Goethe 1981a, 57: Anmut wird hier bestimmt als „sinnliche 

Schönheit“. Anmut und Schönheit sind im Laokoon vereint. Die Favorisierung der Ma-
lerei findet sich auch bei Friedrich Schlegel. Und Hegel sollte den Gedanken, dass gera-
de der Schein der Malerei Wahrheit enthalten bzw. vermitteln kann, in seine Ästhetik 
übernehmen. Siehe auch Rupprecht 1963, 220. 



Herder und Forster im Kontext der Diskussion um das „Plastische Ideal“ 123 

tät“.66 Die Menschen der neueren Zeit seien „schwach“; die Griechen da-
gegen seien den Göttern verwandt gewesen (AA IX, 68). Deshalb sei es 
„uns“ das „Hauptbedürfniß“, einen „Vertrauten zu finden, dem wir unsere 
Noth mit uns selbst klagen, dem wir unser Herz mit allen seinen Wider-
sprüchen, Verirrungen und geheimen Anliegen ausschütten […]“. Die ge-
genwärtigen Menschen verlangten also mitleidige Vertraute ihres Elends. 
Das verändert auch die Kunst, denn: „Mit dem Sinne für das hohe Schön-
heitsideal ist […] auch die Möglichkeit, es wieder zu erreichen, ver-
schwunden.“ (Ebd.) 
Forster beantwortet Lessings berühmte Frage, ob ein Menschenleben 
ausreichen könne, den „Contur der Alten mit dem besten Colorite der 
Neuern“ zu verbinden67, dahingehend, „daß den größten Meistern so viel 
von diesem Machwerk zu Gebote gestanden, als sie gerade zur Vollkom-
menheit ihrer Darstellung bedurften“ (AA IX, 257), dass sie also eine je 
individuelle Vollkommenheit erreichten, und was für Tizian passe, sei für 
Raphaels „erhabene[n] Ernst“ ungeeignet. Die Darstellung der Griechi-
schen Gottheiten selbst liege außerhalb der Malerei, „weil das irdische 
Kolorit großentheils die Täuschung vernichtet, welche das idealisirte 
Ebenmaaß allein bewirken kann“ (ebd., 258). Der Eindruck der Erhaben-
heit, des Göttlichen ist „Eigenthum der Bildhauerei“ und da die „Täu-
schung“ durch das „idealisirte Ebenmaaß“ den Eindruck des Göttlichen 
entstehen lasse, das unserer Schwachheit so fern sei, benötigten „wir“ 
gerade jene andere „Täuschung“, neben der der Formen die der Farbge-
bung. Denn gemalte Göttinnen und Götter machten den Eindruck schö-
ner Frauen und Männer, was sie „uns“ zugänglicher macht (ebd.). In die-
sem Sinne rückt Forster die Isis-Statue – gemalt müsste die Göttin sein – 
näher zu uns heran.  
So ist auch der neueren Kunst erlaubt, was für das vollkommene Schöne 
undenkbar war: Reiz und Handlung. Ziel der neueren Kunst ist nicht das 
„hohe Schönheitsideal“, sondern:  

Einzelne aus der Natur gegriffene Charaktere mit Beibehaltung ihrer In-
dividualität zu idealisiren, oder mit einem Abglanze des Schönen auszu-
schmücken, welcher hinreicht, die Empfindung des Wohlgefallens zu er-

                                                 
66  Hegel 1964, Bd. 13, 102f. 
67  Lessing 1993, 276f.  



124 Rotraut Fischer 

 

regen […]. Also arbeite sie auch nicht mehr für den reinen ästhetischen 
Sinn; vielmehr, um ihrer Wirkung gewisser zu seyn, intriguirt sie durch 
Handlung den Verstand, und besticht unser Begehrungsvermögen durch 
den Reiz der Grazien. (AA IX, 68)  

„Fleisch“ und „Geist“ wirken auch in Forsters Konzept zusammen auf den 
Betrachter; seine Perspektive ist jedoch eine andere. Die Kunst „besticht“ 
mit erotischer Verlockung und „intrigirt“ durch „Handlung“ den Verstand. 
Mittel der Täuschung ist nicht fühlende Verlebendigung, sondern ein auf 
Täuschung hin ausgeklügeltes, aus „Verstreutem“ zusammengesetztes 
Konstrukt, „Machwerk“. Die Mittel der Täuschung müssen zu den heuti-
gen Menschen passen, dürfen ihrer Phantasie nicht „furchtbar“ sein, sie 
sind daher ebenso historisch wie das Schöne selbst.  
Das „wesentliche Ziel der Kunst“ ist also eine „Zusammenstellung des 
Schönen“ und „die Belebung des gesammelten oder erfundenen Mannich-
faltigen zur unauflösbaren Einheit“ (ebd., 263). Dabei gelte „Wahrschein-
lichkeit“ mehr als „Wahrheit“ (ebd., 258) und „Anmuth“ ersetze das strenge 
„Ebenmaaß“. Doch nicht nur das Schöne ist ein individuelles, auch der 
Kunstsinn selbst ist individuell geworden. Jeder Künstler werde uns das 
Ideal seiner Phantasie in anderen Zügen schildern und „was von Voll-
kommenheiten in einzelnen Personen durch das ganze Geschlecht zer-
streuet ist, zu einem harmonischen Ganzen vereinig[en]“ (ebd., 65). Jeder 
Betrachter bringe „zu dieser Beurtheilung andere Fähigkeiten und Fertig-
keiten“ mit (ebd.). Und so ist die Schönheit der Göttin Isis eine „mild emp-
findende“, ihr Ausdruck schmachtend-melancholisch; sie blickt den Be-
trachter an „mit einem Blick voll Liebe und wärmender Kraft zu trösten 
und zu beseelen“. Der Betrachter wird durch die Isis-Statue nicht mehr 
„verkörpert“, das Kunstwerk nicht durch ihn echt pygmalionisch „beseelt“, 
sondern „wir“ werden beseelt und getröstet.  
Die „Täuschung“ geschieht bei Herder noch ganz in Anlehnung an die 
pygmalionische Metamorphose, die er jedoch psychologisiert. Auch Fors-
ter bezieht diese Tradition in die Kunstwahrnehmung ein, doch kommt 
das Kunstwerk „uns“ quasi entgegen, erregt Wohlgefallen und besticht das 
„Begehrungsvermögen“. Es steht nicht mehr in sich abgeschlossen und 
vollkommen vor dem Betrachter, sondern ist letztlich ein Konstrukt aus 
verschiedenen Vollkommenheiten, die zusammengefügt sind zum „Gan-
zen“ einer „Handlung“, was schon im „Nebeneinander“ und „Nacheinan-



Herder und Forster im Kontext der Diskussion um das „Plastische Ideal“ 125 

der“ bei Lessing und Herder anklingt und nebenbei auch die strikte Tren-
nung der Kunstgattungen aufzuweichen beginnt.  
Herders ideales Kunstwerk, das einen „fühlbaren Begriff der Vollkom-
menheit“ vermittelt,68 ist dagegen die für sich stehende, in sich abge-
schlossene Plastik. In beider Denken sprechen die Kunstwerke ihre 
Wahrheit aus gegen „uns“ mittels einer Täuschung, die im Falle Herders 
ein quasi „echtes“, d.h. nicht „metaphorisches“ Gefühl, in Forsters Konzep-
tion dagegen in der Anschauung der individuellen Vollkommenheit eine 
„Ahndung“ des Vollkommenen erzeugt im Sinne einer Annäherung an 
eine symbolische Kunstauffassung, wie sie wenig später sein ihn bewun-
dernder Leser Friedrich Schlegel gegen die ‚Plastiker‘ vertreten sollte.69 
 
 
Literaturverzeichnis 
 

Adam, Wolfgang: „Herder und die Plastik. Theorie und Autopsie. 
Mit einem unveröffentlichten Brief an Eduard Spranger“, in: Herder 
und die Künste. Ästhetik, Kunsttheorie, Kunstgeschichte, hrsg. v. 
Elisabeth Décultot u. Gerhard Lauer, Heidelberg 2013, 221-252. 

Berkeley, George: An Essay towards a New Theory of Vision, 2. Aufl., 
Absatz XLV, Dublin 1710. 

Fischer, Rotraut u. Gabriele Stumpp: „Die Allegorisierung des 
Individuums in der Physiognomik Johann Caspar Lavaters und 
Carl Gustav Carusʼ“, in: Natur nach Maß. Physiognomik zwischen 
Wissenschaft und Ästhetik, hrsg. v. Rotraut Fischer, Gerd Schrader u. 
Gabriele Stumpp, Marburg 1989, 11-58. 

Fischer, Rotraut: Reisen als Erfahrungskunst. Georg Forsters 
„Ansichten vom Niederrhein“, Frankfurt am Main 1990. 

Gadamer, Hans Georg: Die Aktualität des Schönen, Stuttgart 1977. 

Gidal, Eric: Poetic Exhibition: Romatic Aestetics and the Pleasure of the 
British Museum, London 2001. 

                                                 
68  Herder 1977b, 381. 
69  Vgl. Schlegel 1959.  



126 Rotraut Fischer 

 

Goethe, Johann Wolfgang von: „Über Laokoon“, in: Werke. 
Hamburger Ausgabe in 14 Bänden, Bd. 12, hrsg. v. Erich Trunz, 
München 1981. 

Goethe, Johann Wolfgang von: „Winckelmann“, in: Werke. 
Hamburger Ausgabe in 14 Bänden, Bd. 12, hrsg. v. Erich Trunz, 
München 1981. 

Gombrich, Ernst: „Maske und Gesicht. Die Wahrnehmung 
physiognomischer Ähnlichkeit im Leben und in der Kunst“, in: Bild 
und Auge. Neue Studien zur Psychologie der bildenden Darstellung, 
hrsg. v. dems., Stuttgart 1984, 105-134. 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: „Vorlesungen über die Ästhetik 
(Bd. 13)“, in: Sämtliche Werke in 20 Bänden (Jubiläums-Ausgabe), hrsg. 
v. Hermann Glockner, Stuttgart 1964. 

Herder, Johann Gottfried: „Bemerkungen bei Winckelmannʼs 
Gedanken über die Nachahmung der griech. Werke“, in: Johann 
Gottfried von Herderʼs Lebensbild, hrsg. v. Emil Gottfried von Herder, 
Bd. 2, Erlangen 1846, Neudruck Hildesheim, New York 1977. 

Herder, Johann Gottfried: „Gedanken-Skizzen zur Plastik“, in: 
Johann Gottfried von Herderʼs Lebensbild, hrsg. v. Emil Gottfried von 
Herder, Bd. 2, Erlangen 1846, Neudruck Hildesheim, New York 
1977. 

Herder, Johann Gottfried: „Plastik. Einige Wahrnehmungen über 
Form und Gestalt aus Pygmalions bildendem Träume“, in: Herders 
Sämmtliche Werke, hrsg. v. Bernhard Suphan, Bd. 8, Berlin 1892.  

Herder, Johann Gottfried: „Die Plastik von 1770“, in: Herders 
Sämmtliche Werke, hrsg. v. Bernhard Suphan, Bd. 8, Berlin 1892. 

Herder, Johann Gottfried: „Vom Erkennen und Empfinden der 
menschlichen Seele. Bemerkungen und Träume“, in: Werke. 
Schriften zu Philosophie, Literatur, Kunst und Altertum 1774-1787, 
hrsg. v. Jürgen Brummack u. Martin Bollacher, Frankfurt am Main 
1994 (Werke und Briefe, Bd. 4).  



Herder und Forster im Kontext der Diskussion um das „Plastische Ideal“ 127 

Laak, Lothar van: „Bildlichkeit und Bildkonzepte beim späten 
Herder“, in: Der frühe und der späte Herder. Beiträge zur Konferenz der 
Internationalen Herder-Gesellschaft Saarbrücken 2004, hrsg. v. Sabine 
Groß u. Gerhard Sauder, Heidelberg 2007, 321-329.   

Lavater, Johann Caspar: Physiognomische Fragmente, zur Beförderung 
der Menschenkenntniß und Menschenliebe, 4 Bde., Leipzig, Winterthur 
1775-1778.  

Lavater, Johann Caspar: Von der Physiognomik, Leipzig 1772. 

Lessing, Gotthold Ephraim: „Laokoon oder über die Grenzen der 
Mahlerey und Poesie. Erster Theil“, in: G.E. Lessings sämtliche 
Schriften, hrsg. v. Karl Lachmann, 3. Aufl. durch Franz Muncker, 
Bd. 9, Stuttgart 1893. 

Lessing, Gotthold Ephraim: „Laokoon: Paralipomena 13“, in: 
Gotthold Ephraim Lessing. Werke und Briefe in zwölf Bänden, hrsg. v. 
Klaus Bohnen u. Arno Schilson, Frankfurt am Main 1993. 

Manthey, Jürgen: Wenn Blicke zeugen könnten. Eine psychohistorische 
Studie über das Sehen in Literatur und Philosophie, München 1983. 

Meyer, Heinrich: „Über die Gegenstände der bildenden Kunst“, in: 
Propyläen I, 1799, 2. Stück. 

Mülder-Bach, Inka: „Eine ‚neue Logik für den Liebhaber‘. Herders 
Theorie der Plastik“, in: Der ganze Mensch. Anthropologie und 
Literatur im 18. Jahrhundert. DFG-Symposion 1992, hrsg. v. Hans-
Jürgen Schings, Stuttgart, Weimar 1994, 341-370.  

Ovidus Naso, Publius: Metamorphosen, München, Zürich 1988.  

Rousseau, Jean-Jacques: „Émile ou De LʼÉducation“, in: Œuvres 
Complètes, hrsg. v. Bernard Gagnebin u. Marcel Raymond, Bd. 4, 
Paris 1969. 

Rupprecht, Bernhard: „Plastisches Ideal und Symbol im Bilderstreit 
der Goethezeit“, in: Kunstgeschichte und Kunsttheorie im 19. 
Jahrhundert, hrsg. v. Herrmann Bauer u.a., Berlin 1963 (Probleme 
der Kunstwissenschaft, Bd. 1), 195-229. 



128 Rotraut Fischer 

 

Schlegel, Friedrich: „Nachtrag italiänischer Gemälde [1803]“, in: 
Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe, hrsg. v. Ernst Behler u.a., 
München, Paderborn, Wien 1959 (Ansichten und Ideen von der 
christlichen Kunst, Bd. 4). 

Winckelmann, Johann Joachim: „Beschreibung des Apollo in 
Belvedere (1759)“, in: Johann Winckelmanns sämtliche Werke. Einzige 
vollständige Ausgabe, hrsg. v. Joseph Eiselein, Bd. 12, Donauöschingen 
[sic] 1829. 

Winckelmann, Johann Joachim: „Erinnerung über die Betrachtung 
der Werke der Kunst (1759)“, in: Johann Winckelmanns sämtliche 
Werke. Einzige vollständige Ausgabe, hrsg. v. Joseph Eiselein, Bd. 1, 
Donauöschingen [sic] 1829. 

Winckelmann, Johann Joachim: „Gedanken über die Nachahmung 
der griechischen Werke in der Malerei und Bildhauerkunst (1755)“, 
in: Johann Winckelmanns sämtliche Werke. Einzige vollständige 
Ausgabe, hrsg. v. Joseph Eiselein, Bd. 1, Donauöschingen [sic] 1829. 

Zedler, Johann Heinrich: Großes vollständiges Universal Lexicon aller 
Wissenschafften und Künste […], Leipzig u.a. 1732-1754. 

Zeuch, Ulrike: Umkehr der Sinneshierarchie. Herder und die Auf-
wertung des Tastsinns seit der frühen Neuzeit, Tübingen 2000.   



Rolf Selbmann 

 

Annäherungen: 

Gotik als deutsche Baukunst bei Herder, 

Goethe und Forster 

 

 
Der Titel „Annäherungen“ meint zweierlei, nämlich zum einen die Annä-
herung, das allmähliche Herantasten von Herder, Goethe und Forster an 
die Gotik, dann aber auch unsere heutige nachträgliche Annäherung, so 
dass sich ein Dreischritt der Rezeption ergibt. 
 
I Herder: bedingte Annäherung 
 
In der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts spricht man nicht über Kunst, 
wenn man die Gotik erwähnt; und wenn man über die Gotik spricht, 
kommt man nicht auf die Idee, es handle sich um Kunst: „Man bedienet 
sich dieses Beyworts in den schönen Künsten […], um dadurch einen bar-
barischen Geschmak anzudeuten“; der Begriff Gotik „scheinet eine Un-
schiklichkeit, den Mangel der Schönheit und guter Verhältnisse, in sicht-
baren Formen anzuzeigen“, belehrt uns Johann Georg Sulzer 1792 in der 
zweiten Auflage seiner Allgemeinen Theorie der schönen Künste.1 Gotik ist 
für Sulzer vor allem Defizit, also „Mangel“, nämlich Mangel „am Schönen, 
am Angenehmen und Feinen“, daher „Mangel des Geschmaks“,2 deshalb 
nicht einmal schlechter Geschmack, sondern gar keiner. 
Als Anreger für eine vorurteilsfreie Auseinandersetzung mit der Gotik 
jenseits solcher Zuschreibungen kommt auch Johann Gottfried Herder 
nur sehr bedingt in Betracht. Zwar hat sich Herder seit 1768 mit Archi-
tekturfragen beschäftigt, wie dies zwei Entwürfe belegen; das war’s dann 
aber auch. Im Vierten Kritischen Wäldchen von 1769 stellt Herder zwar die 

                                                 
1  Sulzer 1792, 433. 
2  Ebd., 434. 



130 Rolf Selbmann 

 

rhetorische Frage: „Hat Baukunst keine Größe?“ Er beantwortet sie auch 
gleich selbst, wiederum in rhetorischen Fragen, und beklebt die Architek-
tur mit dem Etikett „Größe durch Festigkeit“,3 um dann sofort zu Bildhaue-
rei, Malerei und Musik überzugehen. Baukunst steht für Herder ganz am 
Rande seiner ästhetischen Vorstellungen, „weil sie nichts lebendiges nach-
ahmt“.4 Die Gründe für Herders Abstinenz in Sachen Architektur sind 
also mit der anthropologischen Ausrichtung seines Denkens zu begrün-
den, außerdem mit der Orientierung seiner Kunstdiskussion an damals 
modernen Gegenständen wie Lessings Laokoon von 1769 und mit 
Winckelmanns klassizistischen Kunstempfindungen.5 Erst in seiner Ab-
handlung Plastik, deren Entstehung auf die Zeit der Kritischen Wäldchen 
zurückgeht, aber erst 1778 ohne Angabe des Verfassers gedruckt wird, 
lassen sich dünne Spuren, eher Reflexe auf den Bereich der Architektur 
entdecken. Auch hier argumentiert Herder über weiteste Strecken anth-
ropologisch, indem er beim Prozess der Kunstwahrnehmung von Sin-
neserfahrungen wie Sehen, Hören oder Tasten ausgeht.6 Am Ende, gleich-
sam als Anhängsel, kommt Herder dann „mit einigen allgemeinen Anmer-
kungen“ auf Bauformen zu sprechen, die sich von ihren Ursprüngen, also 
von „religiösen Zeichen und Denkmalen“ befreit haben und damit „ins 
Große, Erhabene und „Überspannte“ ausgreifen.7 Aber selbst da ist nicht 
ausdrücklich von Architektur die Rede, sondern vielmehr von „Bildsäu-
len“, wenn diese als „Kolossalische Figuren“ auftreten: „Die Bildsäule  
steht in keinem Lichte, sie gibt sich selbst Licht; in keinem Raume, sie gibt 
sich selbst Raum.“8 Hier mag man, vermittelt vom Begriff des Kolossali-
schen über die Kategorie des Erhabenen, an architektonische Raumgestal-
tung denken, allerdings wiederum nur in Bezug auf die Bildhauerkunst, 
die in solcher Räumlichkeit „Raum“ und „Grenze“ setzt.9 

                                                 
3  Herder 1993, Bd. 2, 421.  
4  Ebd., 438. 
5  Vgl. dazu Décultot 2013, 81-99. 
6  Vgl. Zeuch 2013, 179-192. 
7  Herder 1993, Bd. 4, 312. 
8  Ebd., 314. 
9  Ebd., 317. 



Gotik als deutsche Baukunst bei Herder, Goethe und Forster 131 

Insofern lässt sich keine gerade Linie von Herders Kunsttheorie zu Goe-
thes Hymnus Von Deutscher Baukunst von 1772 ziehen, so sehr die Katego-
rie des Erhabenen, die ekstatischen Begrifflichkeiten des Sturm und 
Drang oder Denkfiguren emphatischer Subjektivität abgefärbt haben 
mögen.10 Vielmehr verläuft eine Linie umgekehrt, nämlich als eine solche 
der gebrochen vermittelten Rezeption: Herder hat nämlich Goethes Auf-
satz in seiner Sammlung Von Deutscher Art und Kunst nicht nur abgedruckt 
und ihm einen grundsätzlich widersprechenden Aufsatz von Paolo Frisi, 
Versuch über die Gothische Baukunst von 1766, gegenübergestellt. Frisi hat-
te die Gotik als „Kunst der Gothen und Saracenen“ charakterisiert,11 die 
letztlich einem Vergleich mit der antiken Baukunst nicht gewachsen sei;12 
„denn es mangelte der Erfindung an Schönheit und allgemeine Form, an 
Harmonie, den Theilen und Gliedern an Verbindung; alles ist schwach 
und, gleich als ob es nicht zusammen gehörte, von einander getrennt“.13 
Diese Gegenüberstellung und der dazwischen platzierte kurze Kommen-
tar sprechen für Herders kritische Haltung gegenüber Goethes Hymnus: 

Der folgende Aufsatz, der beynahe das Gegen-gentheil und auf die entge-
gen gesetzteste Weise behauptet, ist beygerückt worden, um vielleicht zu 
einem dritten mittleren Anlaß zu geben: wo durch Data untersucht werde, 
wo? wann? und wie eigentlich gothische Baukunst entstanden? was in ihr 
nordisches Bedürfniß und Ausnahme von der Regel grösserer Schönheit, 
oder etwa selbst gröserer Plan einer neuen Art von Schönheit sey, u.s.w.14 

Vielleicht sind sogar der Druckfehler „Gegen-gentheil“ und der Superlativ 
„entgegen gesetzteste“ verräterisch. 
 

                                                 
10  Vgl. Kremer 1997, 564. 
11  Herder 1773, 141. 
12  Ebd., 158: „Der einzige Werth, den man diesen Gebäuden noch zugestehen könnte, 

würde in ihrer ungeheuren Grösse, in der Weite der Bögen, im Verbauen der Ribben 
der Schiffe und in den guten Verhältnissen der vornehmsten Pfeiler, Säulen und Logen 
bestehen: die Säulenweiten sind hingegen insgemein zu groß.“ 

13  Ebd., 160. 
14  Ebd., 136. 



132 Rolf Selbmann 

 

II Goethe: Annäherung mit Spätfolgen 
 
Goethes Aufsatz Von Deutscher Baukunst von 1772 ist keine Auseinander-
setzung mit der Gotik, sondern wie die Rede zum Schäkespears Tag ein Jahr 
zuvor die Huldigung an ein Genie. So tritt der Text auch auf. Die markan-
ten Querstriche markieren daher auch keine Gliederungspunkte, sondern 
trennen unzusammenhängend Assoziiertes. Selbstkritisch merkte Goethe 
in Dichtung und Wahrheit an, er habe „durch Hamanns und Herders Bei-
spiel verführt, diese ganz einfachen Gedanken und Betrachtungen in eine 
Staubwolke von seltsamen Worten und Phrasen“ gehüllt.15 Versucht man 
dennoch, diese „ganz einfachen Gedanken und Betrachtungen“ zu ordnen, 
so sind es fünf Aussagen, die alle so gut wie nichts mit Gotik zu tun haben: 
1. Der Baumeister Erwin ist „Genius“.16 
2. Eine Besonderheit gotischer Baukunst ist so gut wie nicht fassbar; am 
ehesten lässt sich eine Analogie zur Natur herstellen: „wie Bäume Gottes“,  
„in eine deinem Thurm gleich schlank aufsteigende Buche“.17 Dieses Bild-
feld wird Georg Forster in veränderter Form bei seiner Beschreibung des 
Kölner Doms aufgreifen. 
3. Goethe folgt der Argumentation Herders über die Plastik, wonach Ar-
chitektur eigentlich eine Konglomerat von Säulen sei:18 „die Säule ist der 
erste, wesentliche Bestandtheil des Gebäudes, und der schönste.“19 
4. Die Zuschreibung der Gotik als „deutsche Baukunst“ folgt der „allge-
meinen Erkenntniß guten Geschmacks“20 und wendet sich damit gegen 
antike, italienische und französische Bauvorschriften. So kann das bishe-
rige Schimpfwort „gotisch“ nun „deutsche Baukunst, unsere Baukunst“ 
bezeichnen.21 
5. Das alles ermöglicht Erwin von Steinbach durch sein Genie, Steinbau-
ten als metaphorische Naturkonstrukte zu entwerfen, nicht etwa um den 
Ruhm Gottes, sondern den seines genialen Erbauers zu verkünden, der als 

                                                 
15  Goethe, [Weimarer Ausgabe, im Folgenden mit der Sigle WA zitiert] I, 28, 99. 
16  WA I, 37, 142 u.ö. 
17  Ebd., 140. 
18  Vgl. dazu auch den Abschnitt „Architektur als Plastik“ bei Niehr 1999, 37-42. 
19  WA I, 37, 140. 
20  Ebd., 144. 
21  Ebd., 147. 



Gotik als deutsche Baukunst bei Herder, Goethe und Forster 133 

„Herr“ fast an Gottes statt tritt.22 Der hymnische Tonfall in der wiederhol-
ten Anrede Erwins, der „mehr als Prometheus“ sei,23 zeigt, dass Goethe 
seine eigene ästhetische Rebellion gegen tradierte Autoritäten im Sinn 
hatte; die Gotik des Straßburger Münsters dient dabei nur als Mittel zum 
Zweck. 
Für Herder ist die Gotik ohne Wirkung und Folgen geblieben, für Goethe 
bekanntlich nicht. Hatte der junge Goethe seinen Faust „in einem hoch-
gewölbten, engen gotischen Zimmer“ auftreten lassen, also gotisch mit 
mittelalterlich gleichgesetzt, so war ihm beim Betrachten der Straßburger 
Domfassade offensichtlich ein Licht „aufgegangen“.24 Diese Erkenntnis ist 
freilich eine solche des Rückblicks aus Dichtung und Wahrheit. Sie blieb 
lange unter der Oberfläche, ja geradezu verschüttet wie während der itali-
enischen Reise, als Goethe beim Anblick eines antiken Gebäuderestes, 
eines „herrlichen Architekturgebildes“ begeistert ausrief: 

Das ist freilich etwas anderes als unsere kauzenden, auf Kragsteinlein über 
einander geschichteten Heiligen der gothischen Zierweisen, etwas anderes 
als unsere Tabakspfeifen-Säulen, spitze Thürmlein und Blumenzacken; 
diese bin ich nun, Gott sei Dank, auf ewig los!25 

Besonders heftig polemisierte Goethe während seiner klassizistischen 
Phase gegen die Gotik mit ihren „Heiligenschränkchen“ und gegen „form-
lose Thürme“ als „erfindungsloser Unsinn“, als habe es einen Text wie Von 
Deutscher Baukunst nie gegeben.26 
Der entscheidende Wendepunkt in Goethes Äußerungen über die Gotik 
lässt sich ab etwa 1810 erkennen. Dann nämlich holt Goethe die von ihm 
bisher ausgeblendete Geschichte wieder ein, ironischerweise nicht direkt, 
sondern vermittelt durch Sulpiz Boisserée – ironischerweise deshalb, weil 
die Brüder Boisserée ihre ästhetische Sozialisation ausgerechnet durch 
romantische Schriften über Kunst erhalten hatten, die Goethe so vehe-

                                                 
22  Ebd., 151: „vermannichfaltige die ungeheure Mauer, die du gen Himmel führen sollst, 

daß sie aufsteige gleich einem hocherhabenen, weitverbreiteten Baume Gottes, der mit 
tausend Ästen, Millionen Zweigen, und Blättern wie Sand am Meer, ringsum der Ge-
gend verkündet die Herrlichkeit des Herrn, seines Meisters.“ 

23  Ebd., 151. 
24  WA I, 28, 99. 
25  Ebd., 30, 135. 
26  Ebd., 47, 64. 



134 Rolf Selbmann 

 

ment ablehnte. Danach kam die Besichtigung der napoleonischen Raub-
kunst in Paris 1804 und die Erfahrungen mit der Säkularisation im Rhein-
land seit 1803; hier war erstmals sogenannte altdeutsche Kunst nicht bloß 
öffentlich sichtbar, sondern auch erwerbbar geworden. Wer es sich leisten 
konnte, und die beiden Kaufmannsöhne waren wohlhabend, konnte hier 
Erwerbungen machen.27 Sulpiz Boisserée hatte Goethe offenbar missver-
standen, wenn er in ihm den Verfasser des Hymnus auf den Erbauer des 
Straßburger Münsters und des altdeutschen Dramas Götz von Berlichingen 
sah. Wie sonst wäre Boisserée auf die verwegene Idee verfallen, den Ro-
mantikgegner und Mittelalterhasser Goethe für altdeutsche Kunst begeis-
tern und ihn als Schutzpatron der romantischen und patriotischen Bemü-
hungen der Restaurationszeit zur Vollendung des Kölner Doms als natio-
nales Symbol gewinnen zu wollen.28 Der Brief, den Boisserée am 8. Mai 
1810 zusammen mit sechs Zeichnungen des Kölner Doms an Goethe 
schickte, war ein Meisterstück der Umwerbung. Boisserée behauptete 
sogar, an der altdeutschen Malerei „die Spur griechischer Bildung“ wahr-
zunehmen, so dass auch diese Kunstepoche für Goethe anschlussfähig sein 
konnte.29 Goethes Zurückhaltung war damit freilich noch nicht über-
wunden: 

Ich habe mich früher auch für diese Dinge interessirt, und eben so eine Art 
von Abgötterey mit dem Straßburger Münster getrieben, dessen Façade 
ich auch jetzt noch, wie früher, für größer gedacht hatte, als die des Doms 
zu Cöln. 
Am wunderbarsten kommt mir dabey der deutsche Patriotismus vor, der 
diese offenbar saracenische Pflanze als aus seinem Grund und Boden ent-
sprungen, gern darstellen möchte. Doch bleibt im Ganzen die Epoche, in 
welcher sich dieser Geschmack der Baukunst von Süden nach Norden 
verbreitete, immer höchst merkwürdig. Mir kommt das ganze Wesen wie 
ein Raupen- und Puppen-Zustand, in welchem die ersten italiänischen 
Künstler auch gesteckt bis endlich Michel Angelo, indem er die Peterskir-
che concipirte, die Schale zerbrochen und als wunderbarer Prachtvogel 
der Welt dargestellt hat. 

                                                 
27  Vgl. Osterkamp 1999, 450f. 
28  Vgl. Borger 1980. 
29  Vgl. Osterkamp 1999, 452. 



Gotik als deutsche Baukunst bei Herder, Goethe und Forster 135 

Ich verarge es unterdessen unsern jungen Leuten nicht, daß sie bey dieser 
mittleren Epoche verweilen; ich sehe sogar dieses Phänomen als 
nothwendig an, und enthalte mich aller pragmatischen Betrachtungen und 
welthistorischen Weissagungen.30 

Goethes Rückerinnerung an seinen Aufsatz Von Deutscher Baukunst war 
also noch keineswegs zugunsten der neuen Bildeindrücke des Kölner 
Doms gelöscht. Die ironische Einordnung des Mittelalters als eines Ver-
puppungsstadiums wie auch das doppelte „wunderbar“ geben zu denken. 
Offenbar war hier ein komplexer Entwicklungsprozess im Gange. Denn 
zeitgleich zu Boisserées Initiative arbeitete Goethe am zweiten Teil von 
Dichtung und Wahrheit, worin er im 9. Buch noch einmal seinen Blick über 
die Fassade des Straßburger Münsters schweifen ließ. Wie hatte sich die-
ser Blick aber gegenüber dem Hymnus auf Erwin von 1772 verändert! 
Jetzt war beides, das Unverständnis der Gotik der Vor-Italienzeit und die 
hymnische Feier Erwins gelöscht, aber eben nicht ganz. In einer merk-
würdig umständlichen Begründungsfloskel, die um den Gegensatz von 
damals und heute kreist,31 kommt Goethe auf das Straßburger Münster zu 
sprechen, das er erst jetzt im Rückblick auf den Begriff bringen kann. Hier 
sei „das Erhabene mit dem Gefälligen in Bund getreten“, was eigentlich 
nicht gelingen könne; dennoch sei hier eine „unnatürliche, scheinbar un-
mögliche Verbindung“, vereinigt zu einem „Denkmal“, gelungen.32 Die 
anschließende mehrseitige Beschreibung der Fassade lässt die Begriffe der 
Sturm und Drang-Zeit noch einmal aufleuchten, etwa die „kolossale 
Wand“.33 Doch beschränkt sich Goethe jetzt bei seiner Wahrnehmung auf 
„Abstraction“ und erhebt das Münster dadurch zum „Kunstwerk“, dass er 
„Übereinstimmung“ zwischen eigentlich sich Widersprechendem fest-
stellt: gotische Formenvielfalt, „zwar ernst und würdig, aber doch immer 
noch lästig unerfreulich und als zierdelos unkünstlerisch“, jedoch zu ei-

                                                 
30  Brief an C.F. v. Reinhard, 14. Mai 1810, WA IV, 21, 296. 
31  WA I, 27, 269f.: „Indem ich nun aber darauf sinne, was wohl zunächst weiter mitzuthei-

len wäre, so kommt mir durch ein seltsames Spiel der Erinnerung das ehrwürdige 
Münstergebäude wieder in die Gedanken, dem ich gerade in jenen Tagen eine besonde-
re Aufmerksamkeit widmete und welches überhaupt in der Stadt sowohl als auf dem 
Lande sich den Augen beständig darbietet.“ 

32  Ebd., 270. 
33  Ebd., 271. 



136 Rolf Selbmann 

 

nem „harmonischen“, „edlen und würdigen Eindruck“ zusammenge-
bracht.34 Deshalb gilt: „Dieses Räthsel ist auf das glücklichste gelös’t.“35 
Genau hier springt Goethe in seine eigentliche Erinnerung als erlebendes 
Ich zurück, indem er die Differenz zwischen der heutigen, abgeklärt-
distanzierten Einschätzung gotischer Baukunst und seiner damaligen 
Wahrnehmung thematisiert: Er sei „Unter Tadlern der gothischen Bau-
kunst aufgewachsen“.36 Das Straßburger Münster von damals wird zur 
„Offenbarung“, indem es genau diese „Verknüpfung“ von Disparatem zum 
einheitlichen Gesamteindruck ermöglicht. Diese Erkenntnis als „Erstau-
nen“ habe damals aber noch nicht zu einer wirklichen Neueinschätzung 
der Gotik führen können. Vielmehr seien es damals der Ort („an alter 
deutscher Stätte“) und die Zeit („in echter deutscher Zeit“) gewesen, die 
ihn verleitet hätten, „die bisher verrufene Benennung gothische Bauart, 
aufgefordert durch den Wert des Kunstwerks, abzuändern und sie als 
deutsche Baukunst zu vindiciren“, um so die eigenen „patriotischen Ge-
sinnungen an den Tag zu legen.“37 
Wie zu Beginn des Abschnitts nimmt Goethe wieder zu einer gedrechselt 
wirkenden Formulierung Zuflucht, die sich dem Motto des zweiten Teils 
von Dichtung und Wahrheit zuwendet.38 Dieses Motto „Was man in der 
Jugend wünscht, hat man im Alter die Fülle“ wandelt er bei der nochmali-
gen Nennung geringfügig, aber entscheidend ab: „Was einer in der Jugend 
wünscht, hat er im Alter genug!“39 Die anschließende zweitseitige „Be-
trachtung“ dient zur Selbstkritik, die Straßburger Spur seiner Jugend 
„ganz aus den Augen verloren, ja, durch eine entwickeltere Kunst angezo-
gen, völlig im Hintergrunde gelassen“ zu haben. Die anschließende Recht-
fertigung wirkt nur dann nebulös, wenn man die mittlerweile gewandelte 
und geschärfte Wahrnehmung der Gotik nicht im Auge hat, zumal Goethe 
im unmittelbaren Anschluss überganglos „den wackern Sulpiz Boisserée“ 

                                                 
34  Ebd., 272. 
35  Ebd., 273. 
36  Ebd., 274. 
37  Ebd., 275. 
38  Ebd., 275f.: „Ehe ich mich aber dießmal von demselben abwende, so will ich die Gele-

genheit benutzen, um das dem gegenwärtigen Bande vorgesetzte Motto bei denjenigen 
zu rechtfertigen, welche einigen Zweifel daran hegen sollten.“ 

39  Ebd., 276. 



Gotik als deutsche Baukunst bei Herder, Goethe und Forster 137 

nicht nur nennt, sondern wegen seiner Bemühungen um die Fertigstel-
lung des Kölner Doms auch „belobt“: 

Sehe ich nun aber in der neusten Zeit die Aufmerksamkeit wieder auf jene 
Gegenstände hingelenkt, Neigung, ja Leidenschaft gegen sie hervortreten 
und blühen, sehe ich tüchtige junge Leute, von ihr ergriffen, Kräfte, Zeit, 
Sorgfalt, Vermögen diesen Denkmalen einer vergangenen Welt rück-
sichtslos zu widmen, so werde ich mit Vergnügen erinnert, daß das, was 
ich sonst wollte und wünschte, einen Werth hatte.40 

Von der Einleitung des Abschnitts bis zu seinem Ende unterliegt die 
Spannung von damaliger und heutiger Perspektive einer kritischen Revi-
sion, aber auch einer Verschiebung. Denn das Paradigma des Straßburger 
Münsters von damals ist dem des Kölner Doms von heute gewichen. 
Noch bevor Goethe selbst 1814 ins  Rheinland fuhr – einen Monat zuvor 
hatte die Schlacht von Waterloo das napoleonische Zeitalter endgültig 
beerdigt –, in Heidelberg Boisserées altdeutsche Bildersammlung mit 
eigenen Augen sah41 und am 26. Juli 1815 persönlich vor dem Kölner 
Dom stand, war seine Frontstellung gegen die neue Kunst der jungen 
Leute aufgeweicht. Seiner Frau meldet Goethe halbwegs kryptisch, aber 
doch so, dass deutlich wird, wie sehr das klassizistische Programm der 
Weimarer Kunstfreunde ins Wanken geraten ist: 

Begann die Betrachtung der alten Meisterwercke des Niederlandes und da 
muss man bekennen daß sie wohl eine Wallfahrt werth sind. Ich wünschte 
daß alle Freunde sie sähen; besonders habe ich mir Freund Meyer, zu 
meiner eignen und der Sache Besten, an die Seite gewünscht. Ich darf 
nicht anfangen davon zu reden […].42 

Die Schrift Kunst und Alterthum am Rhein und Mayn von 1816 bedarf kei-
ner solchen Verschleierungen mehr, sie eröffnet gleich mit dem Kapitel 
über Köln. Die Vollendung des Doms, die zugleich eine Restaurierung 
dieses „leider nur beabsichtigten Weltwunders“ sein müsste,43 kontami-
niert die gesamte Schrift. 

                                                 
40  Ebd., 278. 
41  Vgl. dazu Maisak 2000. 
42  Brief an Christiane v. Goethe, 27. September 1814, WA IV, 25, 43. 
43  WA I, 34.1, 81. 



138 Rolf Selbmann 

 

In dem kleinen Aufsatz Von deutscher Baukunst 1823 gibt schon der Titel 
kund, dass Goethe seinen jugendlichen Hymnus von 1772 zumindest neu 
lesen, wenn nicht ganz revidieren wollte. Jetzt spricht Goethe vom „gro-
ßen Reiz“ der Gotik44 und verweist auf seinen früheren Hymnus: „Erin-
nern dürfen wir uns hierbei gar wohl jüngerer Jahre, wo der Straßburger 
Münster so große Wirkung auf uns ausübte, daß wir unberufen unser 
Entzücken auszusprechen nicht unterlassen konnten.“45 Die Missachtung 
der Gotik „seit meiner Entfernung von Straßburg“ und durch „den Auf-
enthalt in Italien“ wird bagatellisiert („nicht wieder beleben“), aber auch 
bekannt: „so lebte ich viele Jahre solchem Kunstzweige entfernt, wo nicht 
gar entfremdet.“46 Goethe würdigt ausdrücklich die Bemühungen „der 
Boisserée’schen Verbündeten“, betont aber auch den „zwar bedeutenden, 
aber doch unharmonischen Effect“, den der Kölner Dom in seiner noch 
unvollendeten Gestalt in ihm hervorruft: 

Ich will nicht läugnen, daß der Anblick des Cölner Doms von außen eine 
gewisse Apprehension in mir erregte, der ich keinen Namen zu geben 
wüßte. Hat eine bedeutende Ruine etwas Ehrwürdiges, ahnen, sehen wir 
in ihr den Conflict eines würdigen Menschenwerks mit der stillmächti-
gen, aber auch alles nicht achtenden Zeit, so tritt uns hier ein Unvollende-
tes, Ungeheures entgegen, wo eben dieses Unfertige uns an die Unzuläng-
lichkeit des Menschen erinnert, sobald er sich unterfängt, etwas Übergro-
ßes leisten zu wollen.47 

Bei aller Hochschätzung bleibt doch eine gewisse Reserve bestehen; die 
Erinnerung an den Turmbau von Babel, wie er uns am Anfang des Hym-
nus von 1772 begegnet, ist immer noch – oder wieder – da. 
 
III Forster: Annäherung „auf einem excentrischen Wege“ 
(AA IX, 24) 
 
Um von Georg Forsters Auseinandersetzung mit der Gotik zu sprechen, 
muss man wieder einen literaturgeschichtlichen Sprung zurück machen. 
Forster schlägt weder den Weg Herders ein, bei dem gotische Architektur 

                                                 
44  WA I, 49.2, 159. 
45  Ebd., 161. 
46  Ebd., 162. 
47  Ebd., 163f. 



Gotik als deutsche Baukunst bei Herder, Goethe und Forster 139 

eigentlich nicht vorkommt, noch denjenigen Goethes, dem erst seine Al-
tersreflexion einen unverkrampften Blick auf die Gotik erlaubt. Forsters 
Blick auf die Gotik ist weder stürmerisch-drängerisch noch klassizistisch 
oder verschämt romantisch, sondern unterliegt einer ganz eigenständigen 
Perspektive. Mit Sicherheit ist davon auszugehen, dass Forster Goethes 
Hymne Von Deutscher Baukunst nicht nur dem Titel nach gekannt hat. 
Dazu sind die begrifflichen und inhaltlichen Berührungen zu offensicht-
lich, dazu überschneiden sich die Bemühungen der beiden, mit der Baube-
schreibung auch das damit verbundene Kunsterlebnis zu thematisieren, zu 
offen.48 Rotraut Fischer hat in ihrem Buch Reisen als Erfahrungskunst die 
Blicke Goethes und Forsters auf dasselbe Objekt ausführlich dargestellt.49 
Um die gegenchronologische Abfolge meiner drei Autoren mit einem 
ironischen Licht aufzuputzen: Sulpiz Boisserée hatte sein romantisches, 
mit unterschwelligem Patriotismus aufgeladenes Bild des Kölner Doms, 
das er Goethe nahezubringen versucht hatte, ausgerechnet durch Georg 
Forsters Beschreibung des Doms in dessen Ansichten vom Niederrhein 
vermittelt erhalten, eine Beschreibung, die von „einer bewußten Abwen-
dung vom klassizistischen Schema der Architekturrezeption“ zeugt.50 
Forsters viertes Kapitel im ersten Teil dieser seiner Ansichten widmet dem 
Besuch des Doms zwei Seiten, die schon oft zitiert wurden, die man ei-
gentlich als gesamten Text zitieren müsste: 

Wir gingen in den Dom und blieben darin, bis wir im tiefen Dunkel nichts 
mehr unterscheiden konnten. So oft ich Kölln besuche, geh ich immer 
wieder in diesen herrlichen Tempel, um die Schauer des Erhabenen zu 
fühlen. Vor der Kühnheit der Meisterwerke stürzt der Geist voll Erstau-
nen und Bewunderung zur Erde; dann hebt er sich wieder mit stolzem 
Flug über das Vollbringen hinweg, das nur Eine Idee eines verwandten 
Geistes war. Je riesenmäßiger die Wirkungen menschlicher Kräfte uns er-
scheinen, desto höher schwingt sich das Bewußtseyn des wirkenden We-
sens in uns über sie hinaus. (AA IX, 23) 

Der „Schauer des Erhabenen“, eine Art erhobenen Nachfühlens, führt zu 
einer intensiven Entäußerung vom Ich: fühlen, sich erheben, aufschwin-

                                                 
48  Vgl. Uhlig 2000, 44f. 
49  Fischer 1990, 126-138: „Kunst als Medium der Erfahrung von Bedeutung“. 
50  So das Urteil von Niehr 1999, 65. 



140 Rolf Selbmann 

 

gen. Von dieser Freisetzung des betrachtenden Subjekts aus springt dann 
eine Reflexion an, die sich religiöser Vokabeln bedient, ohne deren Vor-
gaben mitzunehmen. Man ist versucht, die zeitgenössische Diskussion 
von Burke, Kant und Schiller über die Kategorie des Erhabenen aufzuru-
fen,51 zumal der Begriff des Erhabenen gleich zweimal an markanter Stel-
le auftaucht. Forster geht aber noch weiter. Seine anschließende Beschrei-
bung des Doms, es ist eigentlich eher eine Nachempfindung als eine 
Ekphrasis, arbeitet mit der Häufung des Nicht-Fassbaren: ungeheuer, 
unermesslich, unaufhaltsam, grenzenlos. Sie sucht nach Vergleichbarem 
und weiß doch schon, dass dieses Vergleichen seinem Gegenstand im 
Grunde nicht gerecht werden kann, denn alle Vergleichsrelationen erläu-
tern nichts, sondern artikulieren das Unbeschreibbare: „wie die Bäume 
eines uralten Forstes“; „gleichwohl“; „wie Rohrhalme schwanken“; „gleich-
sam auf nichts ruhen“; „wie die schattenreichen Wipfelgewölbe des Wal-
des“; „wie Erscheinungen aus einer andern Welt“; „wie Feenpalläste“ (AA 
IX, 23f.). Forsters Wald-Metaphorik52 bindet das Erlebnis des Erhabenen 
„auf einem excentrischen Wege“ an die Wirklichkeit zurück. Denn die 
Bauformen des Kölner Doms mögen „wie Erscheinungen aus einer an-
dern Welt“ wirken; dennoch sind sie immer noch Ausdruck und Zeichen 
„der schöpferischen Kraft im Menschen“ (AA IX, 24). Während Goethe 
ganz im Geist des Sturm und Drang im genialen Plan Erwins für das 
Straßburger Münster kein großes Interesse mehr dafür hatte, dass der Bau 
unvollendet geblieben war – der Wurf des Genies ist schon das Werk –, 
bedauert Forster die Nichtvollendung des Kölner Doms, weil erst dann 
die ganze „Wirklichkeit“ zu noch wirkungsvollerer Anschauung gekom-
men wäre.53 
Wie sehr für Forster der Maßstab dieses außerhalb menschlichen Maßes 
stehenden Gebäudes der Mensch bleibt, zeigt sich auch daran, dass seine 
Dombeschreibung ein doppeltes Anschauen beinhaltet, nämlich „noch 
einmal, gleichsam im Widerschein“. Nach dem tiefen Eindruck des Doms 
auf das „Wir“ der Besucher gilt sein Interesse einem „wichtigeren Gegen-
stand“ so sehr, dass eine Auflistung berühmter Sehenswürdigkeiten des 

                                                 
51  Vgl. hierzu van Hoorn, GFS V, bes. 110-114. 
52  Vgl. Hinz, GFS V, 79-84: „Der Dom und die Waldmetapher“. 
53  Ebd.: „Wenn schon der Entwurf, in Gedanken ergänzt, so mächtig erschüttern kann, 

wie hätte nicht die Wirklichkeit uns hingerissen!“ 



Gotik als deutsche Baukunst bei Herder, Goethe und Forster 141 

Inneren ausdrücklich ausgeklammert wird („Ich erzähle dir nichts von 
[...]“). Dieser „Mann von der beweglichsten Phantasie und vom zartesten 
Sinne“, der vom „Eindruck des Großen in der gothischen Bauart“ „vor 
Entzücken wie versteinert war“ (ebd.), ist bekanntlich mit Forsters Reise-
begleiter, dem damals bekanntesten deutschen Schauspieler August Wil-
helm Iffland zu identifizieren. Die Bedeutung der Figur Ifflands für Fors-
ters Gotik-Impressionen ist in doppelter Weise nicht hoch genug einzu-
schätzen. Denn zum einen gibt es, neben etlichen abfälligen Bemerkungen 
über die Gotik, kein zweites, so begeistertes Urteil Forsters über diese 
Stilepoche;54 zum anderen ist die anschließende mehrseitige Kunstdiskus-
sion über die Humanität des Künstlers vor allem eine solche über die Hu-
manität des Schauspielers, „die bildende Energie des großen Schauspie-
lers“ (AA IX, 28). Denn nach dem Verlassen des Doms zeigt Iffland nicht 
nur seine „beneidenswerthe Laune“ (ebd., 24) als unterhaltsamer Reisebe-
leiter, sondern stößt erst die anschließenden Kunstreflexionen des Be-
richterstatters an, wie das Erlebnis des Dombesuchs einzuordnen sei – „ob 
es befriedigender sei, Bilder des Wirklichen unmittelbar aus der umge-
benden Weite zu schöpfen“ oder als geordnetes, „zu schönen Ganzen ver-
einigt, aus einer reichen Menschenseele“ wahrzunehmen (ebd., 25). Wenn 
es stimmt, dass Forsters Ästhetik aus solchen „schöpferischen Widersprü-
chen“ „als Instrumentarium offenen Denkens“ erwächst,55 dann hätten wir 
hier ein schönes Beispiel, wie stark Forster sein Kunstverständnis aus 
geselligen, ja gesellschaftlichen Bedingungen denkt. 
Bekanntlich hat Forster das vierte Kapitel seiner Ansichten vom Niederrhein 
im 11. Heft von Schillers Thalia 1790 unter dem Titel Über die Humanität 
des Künstlers vorveröffentlicht. In dieser Einzelstellung wird leicht überse-
hen, dass die Beschreibung des Kölner Doms als Teil der Ansichten einge-
bettet ist in eine längere Darstellung der Stadt Köln, die einen weiteren 
Kontext eröffnet – im anschließenden fünften Kapitel unter der Über-
schrift „Düsseldorf“ ist fast nur von Köln die Rede. Dieses „finstere, trau-
rige Kölln“ wird nicht nur in seiner „Religionsübung“ durch einen die 
Stadtbevölkerung dominierenden „Pöbel“ geleitet (AA IX, 29). Forsters 

                                                 
54  Vgl. Steiner 1988, 103, weiter 105: „steht also die Hymne auf den Kölner Dom einsam 

unter Forsters Äußerungen über die Gotik, so muß sie eine besondere Ursache haben. 
Ich glaube nicht fehl zu gehen, wenn ich diese in der Beeinflussung durch Iffland sehe.“ 

55  So Ewert 1994, 313. 



142 Rolf Selbmann 

 

scharfe Kritik an den korrupten sozialen und politischen Missständen der 
Stadt56 bringt es auf den Punkt: Die „Köllnische Klerisei“ fördert geradezu 
den Aberglauben gegen jede „Vernunft“ (AA IX, 31), so dass sich der reisen-
de Berichterstatter bemüßigt fühlt, zu einer politischen Kritik der dort be-
stehenden Verhältnisse auszuholen. Diese politische Zustandsbeschreibung  
steht in mehr als nur verdeckten Bezugnahmen zur Dombeschreibung.57 
Der „Schauer des Erhabenen“, der den Besucher des Doms ergriffen hatte 
(AA IX, 23), erscheint in verhunzter Form in der sozialen Realität Kölns: 
„Nirgends erscheint der Aberglaube in einer schauderhafteren Gestalt als in 
Kölln.“ (Ebd., 33) Aber noch weitere Bezugnahmen werden sichtbar. So fällt 
erst im Rückblick von der Stadtbeurteilung Kölns auf, dass Forster bei der 
Beschreibung des Doms die Innenausstattung ausdrücklich ausgeklammert 
hatte: „Ich erzähle Dir nichts von ...“. Betrachtet man sich diese jetzt, nach-
dem man Forsters Schilderungen gelesen hat, wie in Köln mit der Heiligen-
verehrung Schindluder, „ein schwarzgallichter Fanaticismus in der An-
dacht“, getrieben wird (ebd., 34) , so liest man den Blick auf das Dominnere 
ganz anders; dort ist die Rede nicht etwa von den berühmten, sondern „von 
den berüchtigten“ heiligen drei Königen, das Gefäß zur Aufnahme der Hei-
ligengebeine ist nicht nur reich, sondern „unsäglich“ reich in einer Art ver-
ziert, „die man heutiges Tages schwerlich nachzuahmen im Stande wäre“ 
(ebd., 24). Hier wird offenbar veranschaulicht, was schon bei der Dombege-
hung sichtbar wurde, dass nämlich „das Erhabene“ hier „auf einem excentri-
schen Wege“ bildnerisch umgesetzt worden ist. Forsters ausdrücklich so 
heftig formulierte Wahrnehmung von „Widersprüchen“58 entzündet sich an 
der Verhunzung eines vernunftgeleiteten und an der revolutionären 
Grundrechtsdiskussion ausgerichteten Menschenbilds, bei der er heftig und 
grundsätzlich wird.59 Insofern fällt „von der dicken Finsterniß“ (AA IX, 34) 

                                                 
56  Vgl. Uhlig 2004, 263. 
57  So schon Ewert 1994, 315: „Vor diesem Hintergrund gewinnen die ästhetischen Refle-

xionen eine unmittelbar politische Dimension.“ 
58  Vgl. AA IX, 32: „Einen platteren Widerspruch giebt es nicht. 

Wie mag es aber wohl kommen, daß man heutiges Tages zu solchen Widersprüchen 
seine Zuflucht nimmt?“ 

59  Vgl. ebd.: „Ein Mensch kann dem andern nicht gebieten, was er thun soll, als in sofern 
dieser es für gut findet, sich befehlen zu lassen; wie viel widerrechtlicher also, wenn je-
mand gebieten will, was man glauben soll, und denen, die das Gebotene nicht glauben 



Gotik als deutsche Baukunst bei Herder, Goethe und Forster 143 

des Kölner Gegenwartslebens ein Reflex auf die Dombegehung zurück, 
die ja „im tiefen Dunkel“ stattfand (ebd., 23). Hatte Winckelmann die 
Höchstleistungen der griechischen Kunst auch von den geografischen und 
klimatischen Gegebenheiten des Mittelmeerraums abgeleitet, so findet sich 
in Köln geradezu die Parodie dazu, nämlich die fehlende „Einwirkung eines 
milden Himmelsstriches“.60 Auch deshalb gerät die „berühmte“ Kreuzigung 
Petri, immerhin von Rubens, bei der Besichtigung in Köln in ein schiefes 
Licht: „sehr verzeichnet“. Forster spricht von dieser Darstellung der Kreu-
zigung als von einem „ekelhaften“ Gegenstand und zweifelt daran, dass 
hier „ein ästhetisches Gefühl“ zugange gewesen sei. Der Ausruf „Hilf 
Himmel“ verweist natürlich noch einmal zurück auf den schon erwähnten 
Kölner Mangel, aber auch voraus auf den folgenden Abschnitt: „Welch ein 
himmelweiter Unterschied zwischen Kölln und diesem netten, reinlichen, 
wohlhabenden Düsseldorf!“ Düsseldorf nämlich „erheitert“ den Betrach-
ter, denn es ist eine „wohlgebaute Stadt“ (ebd., 35), während der „Bau“ des 
Doms (ebd., 23) den Besucher erschüttert hat. Die gehäuften Ausrufezei-
chen beim Vergleich von Köln und Düsseldorf sind mehr als nur markant; 
diese menschlich heitere Art der Betroffenheit steht in krassem Gegensatz 
zum bedrückenden „Eindruck des Großen in der gothischen Bauart“ des 
Domes, der „manches schaurige Bild der Vorzeit“ im Inneren des Betrach-
ters aufkeimen lässt (ebd., 24). 
 
IV Angenähert 
 
Herders Vorstellungen von bildender Kunst sind so sehr aus ihren anth-
ropologischen Bedingungen gespeist, dass sie nur in menschenaffinen 
Formen akzeptabel sind. Baukunst, gar eine solche wie die Gotik, die sich 
darüber zu erheben trachtet, wird nicht als Leistung eines Individuums 
wahrgenommen, also so gut wie gar nicht.  
Goethes früher Eindruck der Gotik bleibt ganz dem Genie ihres Erfinders 
verhaftet. Vor der Folie der antiken Kunst fällt die Gotik dann der Verges-

                                                                                                           
können oder nicht glauben wollen, die Rechte schmälert, die ein Mensch dem andern 
nicht nehmen darf, die ein Bürger dem andern garantirt!“ 

60  Ebd., 34: „Warum herrscht zum Beispiel in Kölln ein schwarzgallichter Fanaticismus in 
der Andacht, in Rom hingegen Lichtsinn und heitere Freude? [...] In Italien entwickelt 
schon allein das Klima den gesunden Menschenverstand“. 



144 Rolf Selbmann 

 

senheit anheim, wird von der Antike überlagert und gerät sogar zum 
Feindbild, wenn sie sich mit dem verhassten Romantischen zu verschwis-
tern scheint. Erst der späte, distanzierte Blick erlaubt eine langsame Kor-
rektur dieser Maßstäbe, die dann auf die eigenen Anfänge zurückproji-
ziert werden. Goethe steht immer davor, immer sieht oder beschreibt er 
das Straßburger Münster oder den Kölner Dom von außen, auch noch im 
Rückblick aus Dichtung und Wahrheit. 
Forster hingegen geht in den Kölner Dom hinein. Dadurch entsteht ein 
ganz anderes Beleuchtungsverhältnis, nämlich das der „Dunkelheit“ bis 
hin zur als entsetzlich imaginierten Vorstellung, in diesem Bau eine 
„Nacht“, noch dazu „einsam“, verbringen zu müssen (ebd.). Forsters Blick 
ist immer ein Blick von und nach innen, ja sein gesamter Dombesuch wird 
in diesen Rahmen gespannt: „Wir gingen in den Dom und blieben darin“ 
(ebd., 23) – „Ich eilte mit ihm hinaus ins Freye“ (ebd., 24), so sehr, dass 
dieses Spannungsverhältnis von innen und außen seine gesamte Wahr-
nehmung lenkt. Diese Wahrnehmung des gotischen Bauwerks ist durch 
eine Annäherung in Analogien bestimmt, die schon dadurch kundgibt, 
dass sie nicht daran glaubt, dem Betrachtungsobjekt wirklich gerecht zu 
werden. Die erste Analogie ist die des Waldes, die mit Technik und Begrif-
fen des Vergleichs nicht nur überschwänglich arbeitet, sondern sogar 
darin „schwelgt“ (ebd.). Die „Natur“ wird damit zum Maßstab erhoben, im 
Wissen, dass religiöse Kunst daran nicht zu messen ist, man denke an 
Rubens’ Kreuzigung, die Forster so kommentiert: „Sind das Gegenstände, 
die eine Abbildung verdienen? Gegenstände, die ich in der Natur nicht 
sehen möchte!“ (Ebd., 34) Die zweite Analogie ist die verdoppelte Wahr-
nehmung „gleichsam im Widerschein“ Ifflands, also eines eingestimmten 
anderen Menschen; „in diesem klaren Anschauen“ funktioniert Wahr-
nehmung „noch einmal“, aber nicht als bloße Wiederholung, sondern als 
Erzeugung wirkungsmächtiger Bilder, sei es nun als „manches schaurige 
Bild der Vorzeit“ oder seien es die „neuen Bildschöpfungen“. Beides greift 
mit Entsetzen und Grauen – es steht wirklich beides so da – tief in die 
betrachtende „Seele“.61 
 

                                                 
61  Ebd., 24: „Gewiß entsetzest Du Dich schon vor dem bloßen Gedanken, wie ihm selbst 

davor graute.“ 



Gotik als deutsche Baukunst bei Herder, Goethe und Forster 145 

Literaturverzeichnis 
 

Borger, Hugo (Hrsg.): Der Kölner Dom im Jahrhundert einer Voll-
endung. Essays zur Ausstellung der Historischen Museen in der Joseph-
Haubrich Kunsthalle, Köln 1980. 

Décultot, Elisabeth: „‚Voll trefflicher Gegensätze ...; aber ...‘. Herders 
Auseinandersetzung mit Winckelmann Schriften zur Kunst“, in: 
Herder und die Künste. Ästhetik, Kunsttheorie, Kunstgeschichte, hrsg. v. 
dies. u. Gerhard Lauer, Heidelberg 2013 (= Beihefte zum Euphorion 
72), 81-99. 

Ewert, Michael: „Ästhetische Erfahrung als schöpferischer Wider-
spruch. Zu Georg Forsters Essay Über die Humanität des Künstlers“, 
in: Georg Forster in interdisziplinärer Perspektive, hrsg. v. Claus-
Volker Klenke, Berlin 1994, 307-316. 

Fischer, Rotraut: Reisen als Erfahrungskunst. Georg Forsters Ansichten 
vom Niederrhein. Die „Wahrheit“ in den „Bildern des Wirklichen“, 
Frankfurt am Main 1990 (= athenäums monografien Literaturwissen-
schaft 94), 126-138. 

Goethe, Johann Wolfgang v.: Werke. Herausgegeben im Auftrage der 
Großherzogin Sophie von Sachsen, Weimar 1887-1919. 

Herder, Johann Gottfried: Werke in zehn Bänden, hrsg. v. Günter 
Arnold u. a., Frankfurt am Main 1993. 

Herder, Johann Gottfried: Von Deutscher Art und Kunst. Einige 
fliegende Blätter, Hamburg 1773. 

Hinz, Berthold: „Kunst-Ansichten vom Niederrhein - insbesondere 
zum Kölner Dom und flammändischen Machwerk“, in: GFS V (2000), 
79-84.  

Hoorn, Tanja van: „Zwischen Humanität und Kunstkritik: Georg 
Forsters Kunstansichten“, in: GFS V (2000), 103-126. 

Kremer, Detlef: „Von deutscher Baukunst“, in: Goethe-Handbuch in 
vier Bänden, hrsg. v. Bernd Witte u.a., Stuttgart, Weimar 1997, Bd. 3, 
564. 



146 Rolf Selbmann 

 

Maisak, Petra: „Im Bildersaal“. Goethe und die Sammlung Boisserée in 
Heidelberg, Marbach a. N. 2000 (= Spuren 35). 

Niehr, Klaus: Gotikbilder – Gotiktheorien. Studien zur Wahrnehmung 
und Erforschung mittelalterlicher Architektur in Deutschland zwischen 
ca. 1750 und 1850, Berlin 1999. 

Osterkamp, Ernst: „Das erhebende Gefühl des Siegs einer großen 
schönen Sache über die Vorurteile“, in: Wiederholte Spiegelungen. 
Weimarer Klassik 1749-1832. Katalog der ständigen Ausstellung des 
Goethe-Nationalmuseums, hrsg. v. Gerhard Schuster u. Caroline 
Gille, München, Wien 1999, Bd. 2, 449-458. 

Steiner, Gerhard: „Unmittelbare Gegenwart der beseelten Natur. 
Georg Forster und der Schauspieler Iffland“, in: Der Weltumsegler 
und seine Freunde – Georg Forster als gesellschaftlicher Schriftsteller der 
Goethezeit, hrsg. v. Detlef Rasmussen, Tübingen 1988, 101-115. 

Sulzer, Johann Georg: Allgemeine Theorie der schönen Künste in 
einzeln, nach alphabetischer Ordnung der Kunstwörter auf einander 
folgenden, Artikeln abgehandelt, Leipzig 1792, Zweyter Theil. 

Uhlig, Ludwig: „Die Humanität des Künstlers. Georg Forsters 
Genieästhetik im zeitgenössischen Kontext“, in: Wahrnehmung – 
Konstruktion – Text. Bilder des Wirklichen im Werk Georg Forsters, 
hrsg. v. Jörn Garber, Tübingen 2000 (= Hallesche Beiträge zur 
Europäischen Aufklärung 12), 43-59. 

Uhlig, Ludwig: Georg Forster. Lebensabenteuer eines gelehrten Weltbürgers 
(1754-1794), Göttingen 2004. 

Zeuch, Ulrike: „Die Umkehr der Sinneshierarchie in Johann Gottfried 
Herdes ‚Plastik‘“, in: Herder und die Künste: Ästhetik, Kunsttheorie, 
Kunstgeschichte, hrsg. v. Elisabeth Decultot u. Gerhard Lauer, 
Heidelberg 2013, 179-192. 



Christine Eickenboom 

 

Rezension 

 
Christiane Weller: Das fremde Ich. Begegnungen im pazi-

fisch-australischen Raum (Transpositionen: Australische Stu-

dien zur deutschen Literatur, Philosophie und Kultur. Band 6).  

St. Ingbert: Röhrig Universitätsverlag, 2015. 441 Seiten. 

ISBN 978-3-86110-550-3. 48,00 €. 

 

 
Christiane Weller verfolgt in ihrer literaturwissenschaftlichen Studie Das 
fremde Ich. Begegnungen im pazifisch-australischen Raum das Ziel, Reisebe-
schreibungen des ausgehenden 18. Jahrhunderts bis zum frühen 20. Jahr-
hundert aus einer psychoanalytischen Perspektive heraus auf die sich in 
ihnen abzeichnende Identitäts- und Subjektkonzeption hin zu analysie-
ren. Das von Claude Lévi-Strauss als ‚zweifaches Paradox‘ benannte Phä-
nomen, nämlich die notwendige Ergründung des ‚Selbst‘ als Vorausset-
zung des Zugangs zum ‚Anderen‘, liefert Weller die Basis für ihre Studie, 
auf der die Analyse der einzelnen Reisebeschreibungen erfolgt. Entspre-
chend richtet sie ihren Blick nicht auf die Schilderung der Reise als solche, 
sondern auf Hinweise zur Fiktionalisierung des Selbst, die der Reisende 
vornimmt, bzw. auf die Position, die er dem Fremden, Anderen gegenüber 
einnimmt. 
Die Untersuchung teilt sich auf in eine theoretische Einführung und vier 
Hauptteile, die der Analyse der zu untersuchenden Reisebeschreibungen 
gewidmet sind. Die theoretische Einführung (Kapitel 1) zeichnet dabei 
den Weg vor, den Christiane Weller im Verlauf ihrer Studie verfolgen 
wird: Vor allem durch die Verbindung der psychoanalytischen Überle-
gungen Sigmund Freuds und Jaques Lacans mit der ethnologischen For-
schung Claude Lévi-Straussʼ und Mario Erdheims soll die literaturwissen-
schaftliche Untersuchung die jeweilige Identitätsbildung offenlegen. Ge-



148 Christine Eickenboom 

stützt wird dieses theoretische Konzept durch die philosophischen Ansät-
ze Edmund Husserls und Michel Foucaults, die soziologischen Überle-
gungen Georg Simmels sowie die Ausführungen Urs Bitterlis zur Fremd-
begegnung, die alle den Fokus in der Begegnung auf den Reisenden selbst 
lenken. Die Erkenntnis, dass das ‚Fremdverstehen‘ eine Begegnung und 
Erforschung gerade mit dem Selbst bedeute, in dem das Fremde sich als 
Teil des Selbst im Unterbewussten manifestiert, ist für Weller wesentlich 
in der Betrachtung der schriftlichen Reisezeugnisse.  
Die Kapitel 2 bis 4 beinhalten Einzelanalysen zu Georg Forsters Reise um 
die Welt, Adelbert von Chamissos Reise um die Welt und Friedrich Ger-
stäckers Reisen, in den ersten beiden Fällen flankiert von schriftlichen 
Zeugnissen ihrer Mitreisenden. In allen drei Beispielen erhält der Leser 
vorab ausführliche Informationen über den jeweils historischen und per-
sönlichen Kontext, in den der Autor einzuordnen ist. Die Auswahl der 
Bezugspunkte zum Reisenden, die die Untersuchung lenken, geht aus den 
Überschriften der Abschnitte in den Kapiteln hervor. Sie variieren zwar 
von Textbeispiel zu Textbeispiel, orientieren sich aber immer an der Fra-
gestellung und sind den jeweiligen Reiseumständen geschuldet. Im fünf-
ten Kapitel greift Weller den kolonialhistorischen Kontext und damit 
entsprechend Fragestellungen zur Bedeutung der kolonialen Entwicklung 
auf die Persönlichkeitsentwicklung des Einzelnen auf.  
Die Analyse des ersten Textes, Georg Forsters Reise um die Welt, nimmt den 
größten Raum der Studie ein. Christiane Weller identifiziert sowohl die 
Mannschaft des Schiffes, das Schiff selbst, seine Ausrüstung und auch mit-
reisende Verhaltensweisen als „verstörende Reisebegleiter“ (68), da sie sich 
im Verlauf der Reise zu „nahen Fremden“ (82) entwickeln, nach wie vor zur 
eigenen Gesellschaft gehörend, aber fremd geworden durch die Bedroh-
lichkeit ihres Auftretens und Verhaltens. Weller sieht Forster als ethnologi-
schen Beobachter seiner Begleiter, der auf Grund seiner Jugend Orientie-
rungsmuster benötigt, die er zunächst im – für ihn verstörenden – Verhal-
ten seines Vaters und James Cooks nicht findet. Durch eine vergleichende 
Analyse der Aufzeichnungen insbesondere Johann Reinhold Forsters, 
Cooks und der Offiziere Elliott und Pickersgill mit den Aufzeichnungen 
Georg Forsters gelingt es Weller darzulegen, welche Strategien dieser 
anwendet, um dennoch Vater und Kapitän als Autoritäten während der 
gesamten Reise weiterhin anerkennen zu können. Vor allem die Weige-



Rezension 149 

rung des jungen Forster, als verstörend empfundene Ereignisse zu ver-
sprachlichen und ihnen dadurch im Bericht eine Existenz zu geben (dass 
sie dennoch stattgefunden haben, beweisen die Aufzeichnungen der übri-
gen Reisenden, insbesondere des Vater und Cooks selbst) sowie abwei-
chende Darstellungen charakterlicher Eigenschaften sind hier zu nennen. 
Während Georg Forster beispielsweise Cooks Geduld und Einfühlsamkeit 
bezogen auf Mannschaft und Indigene hervorhebe, seien in Aufzeichnun-
gen anderer Mitreisender dagegen gerade dessen Unbeherrschtheit und 
Gewalttätigkeit herauszulesen. 
Auch in Chamissos Reisebeschreibung wählt die Autorin Situationen aus, 
die sich innerhalb der Gruppe der Reisenden, hier als „Mitreisende 
Freunde und Kontrahenten“ (178) vorgestellt, zugetragen haben. Die Ana-
lyse erfolgt durch die Gegenüberstellung des Textes von Chamisso mit 
dem seines Kapitäns Otto von Kotzebue. Insbesondere Chamissos immer 
wiederkehrende Bezüge zur eigenen Kindheit und Militärzeit, die sich aus 
der Begegnungen mit Mitreisenden entwickeln, rücken dabei in den Fo-
kus. So habe Chamisso sich zu von Kotzebue immer in einer kindlichen 
Stellung positioniert, nämlich entweder auf der Suche nach Autorität oder 
nach Freundschaft. Die Kindlichkeit des Blickes sei dabei eine bewusst 
gewählte Perspektive Chamissos gewesen, mit der er – auch den Pazifik-
bewohnern gegenüber – Unvoreingenommenheit und ehrliche Begeiste-
rung in der Begegnung gesucht habe. Chamissos Subjektkonzeption als 
Ergebnis insbesondere seiner mit dem Ende der Adoleszenz vergleichba-
ren Entwicklung während der Reise lasse sich, so Weller, durch die in der 
Abgrenzung zu den Mitreisenden entstehenden Melancholie oder der 
Verarbeitung seiner Militärzeit durch intensive Träume als Positionen der 
Suche nach möglichen Konfliktlösungen erkennen. Während Forster 
sezierend begutachte, nehme Chamisso eine „subjektive, emphatische 
Besucherrolle“ (202) ein. Als Ergebnis offenbare die Analyse einen „radi-
kalen Subjektivismus“ in Chamissos Reisebeschreibung, in dem „[d]ie 
Betrachtung des ethnisch Fremden und des Fremden im Ich […] qualitativ 
nicht mehr zu unterscheiden“ sei (259). 
Friedrich Gerstäckers Reisebericht eröffnet schließlich einen völlig ande-
ren Blick auf die leitende Fragestellung. Anders als in den bisher unter-
suchten Textbeispielen sei Gerstäckers Ziel von Beginn an nicht gewesen, 
die bereiste Welt zu verstehen. Stattdessen habe er versucht, sich selbst 



150 Christine Eickenboom 

einen Rahmen zu geben. Im Fall Gerstäckers werde die Selbstsetzung vor 
allem am Beispiel der Sprache deutlich, die ihn als „ironisch, kräftig, 
männlich, selbstbewusst“ (313) kennzeichne. Stereotypes Denken be-
stimme die Dialoge im Text, was sich auch in Darstellung und sprachli-
cher Wiedergabe der übrigen Figuren zeige. So spreche der Indigene 
„kindlich, freundlich und mit vielen Fehlern, der Seemann mürrisch-
lakonisch unter vielen Flüchen“ (ebd.). Nicht der Inhalt der Dialoge ist 
entscheidend, sondern die Art, wie die Äußerungen vorgebracht werden. 
In diesem Kapitel wird stärker als in den vorangehenden die Wahrneh-
mung der indigenen Bevölkerung durch den Reisenden fokussiert, was 
dem Umstand geschuldet sein dürfte, dass Gerstäcker keine Mitreisenden 
im engeren Sinne hatte bzw. sich offenbar gut von diesen abgrenzen 
konnte. Die Ablehnung, die er anderen Reisenden häufig entgegenbrachte, 
sieht Weller im Sinne Lacans in der Verbindung der Subjektkonzeption 
mit dem Körperbild begründet. Indem Gerstäcker die physischen wie 
psychischen Schwächen oder vermeintlichen Mängel der Anderen ab-
lehnt, kann er sie als Ergebnis einer dialektischen Auseinandersetzung für 
sich selbst ausschließen.  
Schließlich zeichnet Christiane Weller in ihrem 5. Kapitel den Verlust der 
Identität des Einzelnen durch das Aufgehen in der fremden Kolonial-
macht nach. Diese Beobachtung basiert auf der Analyse eines Konglome-
rats von Texten, das als Gesamtheit befragt wird, so unter anderem z.B. 
Otto Finschs Samoafahrten, Otto E. Ehlers Perle der Südsee, Stefan von 
Kotzes Aus Papuas Kulturmorgen und Australische Skizzen oder Hugo Zöl-
lers Rund um die Erde. Die in diesen Texten erkennbar werdende Gefahr 
des Identitätsverlusts durch die Kolonialentwicklung deute sich bei-
spielsweise durch den Verlust der deutschen Sprache oder deutscher Ei-
genheiten durch Anpassung an. Der Kannibalismus spielt außerdem eine 
bedeutende Rolle, und zwar insofern, als er zum einen das Aufgehen im 
Anderen durch den kannibalistischen Akt selbst bedeute. Zum anderen 
könne der im Zeichen des Kolonialismus Reisende eigene kannibalistische 
Träume, die nach Freud Bestandteil der frühkindlichen oralen Phase und 
hier unter anderem Zeichen „einer Absolutsetzung des Eigenen“ (375) 
seien, im direkten Gegenüber des tatsächlich erfolgenden Kannibalismus 
als absoluten Macht- und Herrschaftsanspruch beleben. Dieser Anspruch 
führe ebenso wie der praktizierte Kannibalismus zu einer Auflösung der 



Rezension 151 

Grenzen des Anderen mit dem Ziel der völligen Machtausübung über 
diesen. 
Christiane Weller bietet dem Leser in ihrer Untersuchung eine beeindru-
ckende Breite fundierten theoretischen Wissens zur Offenlegung von 
Mechanismen der Identitäts- und Subjektkonzeption. Dieses Wissen wird 
geschickt aufeinander aufgebaut und sich ergänzend angeordnet, wodurch 
die Argumentation zu jeder Zeit nachvollzogen werden kann. Insbeson-
dere die Erweiterung des Untersuchungsfeldes der Persönlichkeitsent-
wicklung aus der klassischen Gegenüberstellung von Identität und Alteri-
tät heraus um den Blick auf den „Nahen Fremden“ und die in der psycho-
analytischen Betrachtung nachvollziehbaren Konsequenzen dieser Begeg-
nung sind hervorzuheben, da sie die Anwendung dieses Konzeptes aus der 
interkulturellen Begegnung lösen und auf jede Art von Begegnungen zu-
lassen. 



 



Heiko Ullrich 

 

Rezension 

 
Julian Drews, Ottmar Ette, Tobias Kraft, Barbara Schneider-

Kempf u. Jutta Weber (Hrsg.): Forster – Humboldt – Chamisso. 

Weltreisende im Spannungsfeld der Kulturen (Chamisso-

Studien 2). Göttingen: V&R unipress, 2017. 432 Seiten mit 44 

Abbildungen. ISBN: 978-3-8471-0751-4. 50,00 €. 

 

 
Eine Tagung zu Forster, Humboldt und Chamisso birgt insbesondere für 
die Erforschung des erst- und letztgenannten Autors großes Potenzial: 
Zum einen geraten direkte Abhängigkeiten der Weltreisenden voneinan-
der sowie gemeinsame Traditionen in den Blick, der zudem für die we-
sentlichen Unterschiede zwischen den drei Weltreisenden geschärft wird, 
zum anderen profitieren Chamisso und noch stärker Forster von der 
überragenden Popularität Humboldts – zumal im vorliegenden Fall of-
fenbar angedacht wurde, den Glanz des großen Humboldt gleichmäßig 
auf Georg und seinen Vater Johann Reinhold Forster fallen zu lassen. Dass 
der letztere durch zwei Beiträge (von Jana Kittelmann und Michael Ewert) 
auf den ersten Blick ebenso prominent vertreten ist wie sein ungleich 
bekannterer Sohn, mit dessen Werk sich Dorit Müller und Stephan Zandt 
auseinandersetzen, wird zwar durch den abschließenden Essay Ottmar 
Ettes etwas konterkariert, da dieser wie selbstverständlich wieder allein 
Georg Forster neben Humboldt und Chamisso stellt; entscheidender er-
scheint jedoch die Marginalisierung von Vater und Sohn Forster innerhalb 
des Bandes: Von insgesamt 24 Beiträgen befassen sich die genannten fünf 
(auch) mit einem der beiden, während der Untersuchung Humboldts 13 
und der Chamissos immerhin elf Aufsätze ganz oder teilweise gewidmet 
sind. Besonders krass schlägt sich dieser Umstand in der Tatsache nieder, 
dass der neben Ettes abschließendem Essay zweite rahmende Text, Walter 



154 Heiko Ullrich 

Erhards als „Einstieg“ konzipierter Beitrag, Forster im Titel („Chamissos 
Weltreise und Humboldts Schatten“) gar nicht erst nennt und im Haupt-
text nach einer halben Seite quasi als persona non grata aus der Reihe der 
‚eigentlich‘ interessierenden Humboldt und Chamisso verbannt. Dieser 
Befund mag nun für die Georg-Forster-Gesellschaft e.V. etwas betrüblich 
sein, spiegelt aber letztlich einfach die derzeit nun einmal so gelagerten 
Interessen der akademischen Gemeinschaft wider; dass die jeweils zwei 
Beiträge zu Johann Reinhold und zu Georg Forster im Rahmen der inten-
siv geförderten Veranstaltung und Publikation positioniert werden konn-
ten, muss daher in jedem Fall als Gewinn verbucht werden. 
Bedauerlicher ist die Erkenntnis, dass Forster von den durch eine so kon-
zipierte Tagung doch offensichtlich erhofften Synergieeffekten nur in 
bescheidenem Maße profitieren kann: Abgesehen von Ettes Überblick 
versuchen lediglich Dorit Müller durch einen Vergleich zwischen Georg 
Forster und Chamisso sowie Julian Drews, der die Darstellung von Gefah-
rensituationen bei Humboldt untersucht und dabei en passant auch auf 
Georg Forster zu sprechen kommt (101), einen fruchtbaren Brücken-
schlag zu den beiden anderen Autoren herzustellen, sodass Müllers enga-
gierter Hinweis auf die Bedeutung gerade des Vergleichens als program-
matische Erkenntniskategorie für alle drei Naturforscher wie das vielzi-
tierte Rufen im Walde erscheint. So ist es leider symptomatisch für die 
Ausrichtung des Tagungsbandes, dass es etwa Dominik Erdmann gelingt, 
in seinem Aufsatz zu „Humboldts Journal der Englandreise“ gerade einmal 
an vier Stellen auf Forster zu verweisen (davon entfallen noch jeweils ein 
Verweis auf ein Humboldt-Zitat und auf eines aus der Sekundärliteratur). 
Vor diesem Hintergrund mag es aus Sicht der Forster-Forschung fast 
beruhigen, dass auch vergleichende Untersuchungen zwischen dem Zug-
pferd der Tagung und ihrem Namensgeber eher Mangelware bleiben – 
letztlich ist hier lediglich der Beitrag Johannes Görberts zu nennen, der 
mit der Analyse eines von Chamisso auf der Grundlage eines Humboldt-
schen Reiseberichtes verfassten Gedichts auch durch die interpretierte 
Textart eine Erweiterung (und Bereicherung) des ja doch überwiegend 
von Literaturwissenschaftlern bestrittenen Kongresses vornimmt, was in 
Brigitte Hoppes Aufsatz über die beiden Erzähler Chamisso und Martius 
eine bescheidene Fortsetzung findet. Dennoch profitieren die an Hum-
boldt und Chamisso interessierten Forschenden nicht zuletzt von zahlrei-



Rezension 155 

chen Beiträgen, in denen die Interaktion der beiden späteren Weltreisen-
den mit sonst wenig(er) bekannten Naturwissenschaftlern wie Meyen, 
Tschudi oder Klaproth, aber auch mit Goethe untersucht werden – auch 
wenn die Beiträge von Gabrielle Bersier und Kristina Skåden sich hier 
inhaltlich etwas unglücklich überschneiden. 
Insgesamt bietet der Sammelband so einen interessanten Einblick in eine 
junge, dynamische Forschungslandschaft, in der die unvermeidbaren Ext-
reme der Konzentration auf wenige kanonische Texte auf der einen und 
der Verirrung in relativ abseitige Verästelungen der breiten Gesamtwerke 
auf der anderen Seite langsam zu kohärenten Deutungsansätzen zusam-
menzuwachsen beginnen: Gerade die im Tagungsband zur letzten Cha-
missokonferenz stark vertretenen und dort häufig etwas uninspiriert 
wirkenden Beiträge mit editionsphilologischem Schwerpunkt sind nun 
auch stärker interpretatorisch ausgerichtet, wenn auch einzelnen Aufsät-
zen nach wie vor – möglicherweise infolge einer (dann allerdings offenbar 
nicht konsequent durchgehaltenen) Beschränkung des Umfangs für die 
einzelnen Beiträge – der Charakter einer reinen Vorstudie zu weiterfüh-
renden Überlegungen anhaftet. Dies muss freilich kein Nachteil sein und 
vermittelt zusammen mit dem die Tagungsergebnisse gleichsam überwöl-
benden Essay Ettes den Eindruck eines offenen Forschungsfeldes, das 
neben zahlreichen Anknüpfungspunkten inzwischen auch verlässliche 
Leitlinien sowohl bei der inhaltlichen Schwerpunktsetzung als auch im 
Bereich des systematischen und methodischen Zugriffs erkennen lässt. 
Insofern sollte der Band sein wohl vorrangiges Ziel einer Initiierung wei-
terer wissenschaftlicher Innovationen bei der akademischen Auseinander-
setzung mit dem Werk Humboldts und Chamissos in der vorliegenden 
Form durchaus erreichen und der extrinsischen Motivation durch die 
großzügige finanzielle Förderung von Forschungsvorhaben aus diesem 
Bereich eine intrinsische an die Seite stellen können. 
Was bleibt nun für Johann Reinhold und Georg Forster? Jana Kittelmann 
fordert in ihrer Analyse verschiedener Briefzeugnisse Johann Reinhold 
Forsters nicht nur eingangs nachdrücklich eine intensivere Beschäftigung 
mit dieser heute weitgehend in Vergessenheit geratenen Zentralfigur in 
der Wissenschaftsgeschichte des späten 18. Jahrhunderts ein, sondern 
kann die Berechtigung dieser Forderung auch plausibilisieren, indem sie 
die vielfältigen Funktionen dieser Briefe im akademischen Informations-



156 Heiko Ullrich 

austausch sowie bei der Popularisierung und Vermarktung der For-
schungsergebnisse aufzeigt. Johann Reinhold Forsters Briefe erweisen 
sich ihrer Analyse zufolge „als komplexer und vielfältiger Wissensspeicher 
und Erkenntnisraum“ (57), ob diese nun zur Informationsbeschaffung 
durch Anfragen bei vor Ort befindlichen Missionaren, zur Begleitung des 
Transfers spektakulärer Exponate an adlige Mäzene oder zum fachlichen 
wie sozialen Austausch mit Kollegen eingesetzt werden. Michael Ewert 
präsentiert mit den Observations den vielleicht (relativ noch) bekanntesten 
Text Johann Reinhold Forsters, indem er diesen in seinem sehr kurzen 
Aufsatz zunächst gliedert, um den strukturellen Aufbau wie den geistesge-
schichtlichen Hintergrund der Abhandlung von 1778 darzulegen. Neben 
– und in engem Zusammenhang mit – der Einordnung in die wissen-
schaftlichen Diskurse der Zeit und insbesondere der Betonung ihrer Ak-
tualität vor dem Hintergrund postkolonialer Theoriebildung stellt die 
Hervorhebung des offenen und prozesshaften Charakters von Johann 
Reinhold Forsters Bemerkungen zu Recht einen Schwerpunkt des Aufsat-
zes dar, der aufgrund seines globalen Ansatzes abgesehen von der wichti-
gen Deutung des Titels Observations bzw. Bemerkungen wenig Arbeit am 
Text selbst bietet, während Kittelmann umfangreich aus den (freilich auch 
bislang ungedruckten) Briefen zitiert, wobei diese Zitate trotz eines Um-
fangs von bis zu zwanzig (!) Zeilen anders als in allen anderen Beiträgen 
des Bandes seltsamerweise nicht als eingerückte Blockzitate erscheinen. 
Dorit Müller geht in einem stringent und differenzierend argumentieren-
den Beitrag auf die Bedeutung des Vergleichs als Methode des Erkennt-
nisgewinns wie der Darstellungspraxis bei Georg Forster und Chamisso 
ein und kann in der Gegenüberstellung vorbildhaft die verbindenden Tradi-
tionslinien wie den Neuansatz Chamissos herausarbeiten. Lediglich die Deu-
tung der Vergil-Zitate Forsters als Verweis auf „den traditionsreichen Va-
nitas-Topos“ – ausgerechnet auf den Gründer des für Vergil auf ewigen Be-
stand angelegten Imperium Romanum angewendet – bzw. auf „den Topos 
der göttlichen oder schicksalshaften Bestrafung von curiositas“ – als Vorwurf 
ausgerechnet gegen den sich sklavisch an jeden göttlichen Befehl haltenden 
Aeneas gerichtet – (82) lässt dem Altphilologen die Haare zu Berge stehen; 
und dass dieser Unsinn nach Ausweis der betreffenden Fußnote unkri-
tisch aus der Dissertation Johannes Görberts abgeschrieben worden ist, 
macht die Sache nicht besser. Die entscheidenden Unterschiede in der 



Rezension 157 

Anwendung der vergleichenden Methoden durch Georg Forster und 
Chamisso dagegen werden zugleich exakt und umfassend bestimmt sowie 
übersichtlich dargestellt; ein kurzes zusammenfassendes Kapitel im An-
schluss an die beiden jeweils einem der beiden Autoren gewidmeten Ab-
schnitt hätte dem Aufsatz wohl noch mehr Prägnanz verleihen können. 
Mit dem Leckereyen-Essay Georg Forsters setzt sich Stephan Zandt ausei-
nander, indem er die Genese des Textes in Auseinandersetzung mit der 
Vorlage des Schweden Bengt Bergius nachzeichnet, das Projekt im Epo-
chenkontext der Aufklärung sowie dem Gattungskontext des Essays ver-
ortet und abschließend die Öffnung des ständischen Luxuskonzepts in 
Richtung auf eine koloniale Dimension durch Forster nachweist. Dass 
Zandt sich dabei ausführlich und dankbar auf die Ergebnisse der vorgän-
gigen (überschaubaren) Forschung zu Forsters Leckereyen stützt, ist eher 
eine Stärke als eine Schwäche des nicht übermäßig innovativen, aber in-
haltlich sehr solide aufgebauten Aufsatzes; dennoch stellt die Lektüre 
gerade dieses Beitrags für den bemühten Lesenden ein fortwährendes 
Ärgernis dar. 
Das liegt zum einen daran, dass Zandt gerne mit Infinitivkonstruktionen 
operiert, die Feinheiten der Zeichensetzung bei der Abgrenzung derselben 
von übergeordneten syntaktischen Konstruktionen aber anscheinend 
nicht beherrscht, was die Aufnahme der im Text enthaltenen Informatio-
nen teils erheblich erschwert. In diesem Zusammenhang muss freilich 
auch auf das offensichtliche Fehlen eines Lektorats für den Band hinge-
wiesen werden, das sprachliche Schwächen der einzelnen Autoren brutal 
aufdeckt: Was bei Zandt weitgehend die Infinitivkonstruktionen betrifft, 
stellt sich in Aufsätzen wie dem Monika Sprolls auf der Ebene zahlreicher 
nicht durch Kommata vom Hauptsatz abgetrennter Nebensätze dar; hier 
tragen die (immerhin fünf) Herausgeber (zu denen Sproll fatalerweise 
selbst gehört) und der Verlag inzwischen eine Verantwortung für die Au-
toren, der eindeutig nur sehr unzureichend nachgekommen worden ist. 
Im Fall Zandts kommt zu seiner Schwäche im Bereich der Zeichensetzung 
erschwerend eine stark umgangssprachlich gefärbte Ausdrucksweise so-
wie die Neigung zur Ellipse des Prädikats hinzu, die grob geschätzt jeden 
dritten oder vierten Satz betrifft und erkennbar nicht als Stilmittel einge-
setzt ist, sondern die Verortung des Autors in der bildungsfernen Jugend-



158 Heiko Ullrich 

sprache der Gegenwart dokumentiert – auch hier hätte ein gewissenhaftes 
Lektorat dringend einschreiten müssen. 
Resümierend ist dennoch festzuhalten, dass sich die „Chamisso-Studien“ 
mit dem zweiten Band auf einem guten Weg befinden; zumal im Vergleich 
mit der Vorgängerpublikation lässt sich trotz der thematischen Weitung 
eine inhaltliche Straffung feststellen, wobei die Zusammenführung von 
Chamisso-, Humboldt- und Forster-Forschung durchaus inspirierende 
Wirkung gezeigt haben mag. Gerade die Aufsätze von Müller oder 
Görbert zeigen zudem, wie der Vergleich zwischen den drei Autoren auch 
auf inhaltlicher Ebene fruchtbar gemacht werden kann, zudem ist allen 
Beiträgen ein geschärftes Bewusstsein für die Notwendigkeit einer histo-
rischen (und teilweise auch literarhistorischen und gattungstypologi-
schen) Kontextualisierung eigen, das es ermöglichen sollte, in weiteren 
Forschungen mühelos an die erarbeiteten und präsentierten Ergebnisse 
anzuknüpfen. Man darf gespannt sein, wie die Ausrichtung der Internati-
onalen Chamissokonferenz, deren dritte Auflage der vorliegende Ta-
gungsband dokumentiert, sich weiter entwickeln und ob möglicherweise 
die aus literaturwissenschaftlicher Sicht überfällige Hinwendung zur bis-
lang eher vernachlässigten Lyrik etwas entschiedener vollzogen werden 
wird – dann freilich leider unter Ausschluss Johann Reinhold wie Georg 
Forsters. Für die Georg-Forster-Gesellschaft und die Forster-Forschung 
kann als Anregung aus der Tagung vielleicht eine stärkere Einbeziehung 
auch Johann Reinhold Forsters in das eigene Programm mitgenommen 
werden, wozu auch die geplante Forsteriana-Datenbank einen Beitrag 
leisten könnte; darüber hinaus wäre es vielleicht zweckmäßig, das Ver-
hältnis Georg Forsters zu einzelnen prominente(re)n Zeitgenossen gele-
gentlich in Analogie zur Chamissokonferenz offiziell zum Schwerpunkt 
eines Forster-Kolloquiums zu erklären. 



 

 

Anna-Carina Meywirth 

 

Neue Literatur zu Georg Forster 2015/2016 

 

 

Bach, Thomas: „Anthropologische Perspektiven der Philosophie. Zum 
Paradigma der ‚Kulturmorphologie‘ um 1800“, in: Ereignis Weimar-Jena. 
Kultur um 1800, hrsg. v. Olaf Breidbach, Klaus Manger u. Georg Schmidt, 
Paderborn 2015, 219-235. 

CineGraph – Hamburgisches Centrum für Filmforschung e.V. (Hrsg.): 
„‚Der Film will vielleicht kein historischer Film sein…‘ Der Forster-
Herausgeber Gerhard Steiner über ‚Treffen in Travers‘“, in: CineFest [Ka-
talog] Zwischen Revolution und Restauration. Kultur und Politik 1789-1848 im 
Spiegel des Films, München 2017, 126f. 

Drews, Julian, Ottmar Ette, Tobias Kraft, Barbara Schneider-Kempf u. 
Jutta Weber (Hrsg.): Forster – Humboldt – Chamisso. Weltreisende im Span-
nungsfeld der Kulturen, Göttingen 2017. 

Eickenboom, Christine: „‚Auch hält man diese Canibalen für so artig daß 
sie einer hülflosen Frau nichts anhaben werden.‘ Ida Pfeiffer auf Borneo 
und Sumatra – kolonialer Diskurs als Mittel einer rezipientenorientierten 
Darstellung?“, in: GFS XX (2015), 161-178. 

Ette, Ottmar: „Welterleben/Weiterleben. Zur Vektopie bei Georg Forster, 
Alexander von Humboldt und Adelbert von Chamisso“, in: Forster – Hum-
boldt – Chamisso. Weltreisende im Spannungsfeld der Kulturen, hrsg. v. Julian 
Dress u.a., Göttingen 2017, 383-428.  

Euchner, Maria: „Das Lepra-Gelb der Toten Stunde: Die Farben des Ori-
ents in Annemarie Schwarzenbachs journalistischem und fiktionalem 
Werk“, in: GFS XX (2015), 207-222. 

Ewert, Michael: „‚Aber man fährt wie eine abgeschossene Kanonenkugel 
über die Erde dahin …‘. Raumerfahrung und -darstellung in Adelbert von 
Chamissos Reise um die Welt“, in: GFS XX (2015), 113-128. 



160 Anna-Carina Meywirth 

 

Ewert, Michael: „Essay und Aufklärung. Die Essayistik Georg Forsters als 
Modell einer interkulturellen Wissenschaftsprosa“, in: Form und Funktion. 
Festschrift für Angelika Redder zum 65. Geburtstag, hrsg. v. Arne Krause, 
Gesa Lehmann, Winfried Thielmann u.  Caroline Trautmann, Tübingen 
2017, 275-288. 

Ewert, Michael: „Johann Reinhold Forsters Erfahrungen und Erkenntnis-
se als Teilnehmer der zweiten Cook’schen Weltumsegelung“, in: Forster – 
Humboldt – Chamisso. Weltreisende im Spannungsfeld der Kulturen, hrsg. v. 
Julian Dress u.a., Göttingen 2017, 105-114. 

Ewert, Michael: „Johannes Görbert: Die Vertextung der Welt. Forschungsrei-
sen als Literatur bei Georg Forster, Alexander von Humboldt und Adelbert von 
Chamisso. Berlin 2014 [Rezension]“, in: GFS XX (2015), 327-332. 

Gerstner, Jan: „Die Verteilung der Arbeit. Tätigkeit und Kultur in der Reise 
um die Welt“, in: GFS XX (2015), 57-73. 

Görbert, Johannes u. Helmut Peitsch: „Georg Forsters Positionen zu Ja-
mes Cook. Vom Konkurrenten zum Nachlassverwalter“, in: Britisch-
deutscher Literaturtransfer 1756-1832, hrsg. v. Lore Knapp und Eike Krons-
hage, Berlin 2016, 127-151. 

Görbert, Johannes: „‚Ein Morgen war’s, schöner hat ihn schwerlich je ein 
Dichter beschrieben‘“. Zur Textgenese von Georg Forsters literarischer 
Tahiti-Inszenierung“, in: GFS XX (2015), 1-16. 

Heinz, Jutta: „Der Weltreisende als Heros der praktischen Urteilskraft. 
Georg Forsters Cook der Entdecker“, in: GFS XX (2015), 17-32. 

Jordan, Joachim: „Abenteuercomics in Christian Krachts Imperium“, in: 
GFS XX (2015), 307-322. 

Karyekar, Madhuvanti: „Comparative anthropology in travel literature. 
Georg Forster’s O-Taheiti (1779)“, in: Colloquia Germanica 46, 3 (2013), 
211-228. 

Kittelmann, Jana: „Epistolare Epistemologie. Johann Reinhold Forsters 
briefliche Nachlese der Reise um die Welt“, in: Forster – Humboldt – Cha-
misso. Weltreisende im Spannungsfeld der Kulturen, hrsg. v. Julian Dress u.a., 
Göttingen 2017, 49-60. 



Neue Literatur zu Georg Forster 161 

 

Kohl, Karl-Heinz: „Dinge, die verbinden. Ritueller Gabentausch in Situa-
tionen des First Contact“, in: Dingkulturen. Objekte in Literatur, Kunst und 
Gesellschaft der Vormoderne, hrsg. v. Anna Mühlherr, Heike Sahm, Monika 
Schausten u. Bruno Quast, Berlin 2016, 69-82. 

Košenina, Alexander: „Goldstein, Jürgen: Georg Forster. Zwischen Frei-
heit und Naturgewalt [Rezension]“, in: Zeitschrift für Germanistik 52, 1 
(2016), 161-163. 

Krobb, Florian: „Weltreisen im Ballon: Jules Verne und Mark Twain über-
fliegen Afrika“, in: GFS XX (2015), 179-192. 

Leucht, Robert: „Griechische Wilde. Vergleiche zwischen Antike und 
Neuer Welt, 1752-1821 (Lafitau, Böttiger, Winckelmann, Bougainville, 
Forster, Chamisso)“, in: Euphorion 109, 4 (2015), 375-399. 

Maaß, Yvonne: „Von Tierpflanzen und Blumentieren – ein literarisches 
Eintauchen in das Korallenriff mit Forster, Eschscholtz, Chamisso & 
Darwin“, in: GFS XX (2015), 33-56. 

Mahoney, Dennis F.: „The French Revolution as volcano. Goethe and 
Georg Forster“, in: From Goethe to Novalis. Studies in classicism and romanti-
cism. Festschrift for Dennis F. Mahoney in celebration of his sixty-fifth birth-
day, hrsg. v. Wolfgang Mieder, New York u.a. 2015, 29-39. 

Meyer, Anne-Rose: „Reisen, Globalisierung, Technisierung: In 80 Tagen 
um die Welt mit Jules Verne und Helge Timmerberg“, in: GFS XX (2015), 
275-290. 

Meywirth, Anna-Carina: „Neue Literatur zu Georg Forster“, in: GFS XX 
(2015), 333-337. 

Möller, Reinhard M.: „Sakontales Reise oder: ‚Individualitäten verglei-
chen‘. Ästhetik, Kulturpoetik und weltliterarische Bildung bei Forster, 
Herder und Friedrich Schlegel“, in: Komparatistik (2016), 113-129. 

Müller, Dorit: „Am äußersten Meer: G.W. Steller und W.G. Sebald erkun-
den das Ende der Welt“, in: GFS XX (2015), 255-274. 



162 Anna-Carina Meywirth 

 

Müller, Dorit: „Vergleichen als epistemische und ästhetische Praxis bei 
Georg Forster und Adelbert von Chamisso“, in: Forster – Humboldt – 
Chamisso. Weltreisende im Spannungsfeld der Kulturen, hrsg. v. Julian Dress 
u.a., Göttingen 2017, 75-92. 

Peitsch, Helmut: Georg Forster. Deutsche ‚Anteilnahme‘ an der europäischen 
Expansion über die Welt, Berlin 2017. 

Reemtsma, Jan Philipp: „Mord am Strand. Georg Forster auf Tanna und 
anderswo“, in: Schriften zur Literatur, Bd. 1, hrsg. v. dems., München 2015, 
299-358. 

Richter, Steffen: „Weltreiseverweigerung: Heinrich Seidels Prosa-Idyllen 
Leberecht Hühnchen“, in: GFS XX (2015), 193-206. 

Rohde, Carsten: „Empire Revisited. Christian Krachts Poetik der Fremd-
heit“, in: GFS XX (2015), 291-306.  

Schnickmann, Heiko: „Von Ungeheuern und fremden Wesen – Tierbe-
schreibungen in den Reiseberichten der Frühen Neuzeit“, in: GFS XX 
(2015), 129-144. 

Schreiber, Reinhard: „Lebensgeschichte und Beschreibung der Reisen des 
Zacharias Taurinius – eine literarische Wiederentdeckung“, in: GFS XX 
(2015), 145-160. 

Schwarz, Thomas: „‚Samoanische Gastfreundschaft‘. Zum Narrativ der 
sexuellen Xenophilie im Pazifik“, in: Limbus. Australian Yearbook of Ger-
man Literary and Cultural Studies, Bd. 9 (2016), 43-66. 

Ullrich, Heiko: „Forster, Kotzebue und Schlegel in Chamissos Reise um die 
Welt“, in: GFS XX (2015), 75-93. 

Ullrich, Heiko: „Uwe Hentschel: Vom Lieblingsautor zum Außenseiter. Ein 
Beitrag zur Kanondebatte des 18. Jahrhunderts, Frankfurt am Main 2015 
[Rezension]“, in: GFS XX (2015), 323-326. 

Vorpahl, Frank: „Georg Forsters Cascade am Mt. Sparrman. Die Entde-
ckung der ersten Landschaftsskizze des Naturzeichners der zweiten 
Cookschen Weltumseglung“, in: GFS XX (2015), 95-111. 



Neue Literatur zu Georg Forster 163 

Wachter, David: „Apokalypse und Voodoo. Zur Poetik von H.C. Buchs 
Haiti-Romanen“, in: GFS XX (2015), 239-254. 

Weller, Christiane: „Im Blick die Angst – Christoph Ransmayrs Atlas eines 
ängstlichen Mannes mit W.G. Sebalds Die Ringe des Saturn“, in: GFS XX 
(2015), 223-238. 

Weller, Christiane: Das fremde Ich. Begegnungen im pazifisch-australischen 
Raum, St. Ingbert 2015. 

Wojciechowska, Natalia: „Der Kölner Dom in den Ansichten vom Nieder-
rhein von Georg Forster“, in: Studia niemcoznawcze, Warschau 2015, 313-
320. 

Zandt, Stephan: „Neue Horizonte des Geschmacks. Exotische Genussmit-
tel und sinnliche Aufklärung bei Georg Forster“, in: Forster – Humboldt – 
Chamisso. Weltreisende im Spannungsfeld der Kulturen, hrsg. v. Julian Dress 
u.a., Göttingen 2017, 125-135. 



 



Verzeichnis der Mitarbeiter/innen 

der Georg-Forster-Studien XXI 

 

Christine Eickenboom, M.A. 

Doktorandin der Ruhr-Universität Bochum, 
Fachbereich Literaturwissenschaft 
Anschrift privat: 
Quarzweg 11 
65604 Elz 
 
Dr. Michael Ewert 

Institut für Deutsch als Fremdsprache 
Ludwig-Maximilians-Universität München 
Ludwigstr. 27/I, G 115 
80539 München 
 
Dr. Rotraut Fischer 

Institut für Sprach- und Literaturwissenschaft 
TU Darmstadt  
Dolivostr. 15  
64293 Darmstadt 
 
Agatha Frischmuth 

Peter Szondi-Institut für Allgemeine und Vergleichende 
Literaturwissenschaft 
Freie Universität Berlin 
Habelschwerdter Allee 45 (JK 28/221) 
14195 Berlin 
 
Prof. Dr. Stefan Greif 

Fachbereich 2 – Geistes- und Kulturwissenschaften 
Universität Kassel 
Kurt-Wolters-Str. 5 
34125 Kassel 



166 

Anna-Carina Meywirth 

Fachbereich 2 – Geistes- und Kulturwissenschaften 
Universität Kassel 
Kurt-Wolters-Str. 5 
34125 Kassel 
 
Joanna Raisbeck 

Faculty of Medieval & Modern Languages  
41 & 47 Wellington Square 
Oxford 
OX1 2JF 
 
Prof. Dr. Rolf Selbmann 

Department I – Germanistik, Komparatistik, Nordistik, Deutsch als 
Fremdsprache  
Deutsche Philologie 
Ludwig-Maximilians-Universität München  
Schellingstr. 3 RG 
80799 München 
 
Dr. Heiko Ullrich 

Germanistisches Seminar 
Ruprecht-Karls-Universität Heidelberg 
Hauptstraße 207-209 
69117 Heidelberg 
 
Dr. Frank Vorpahl 

Zweites Deutsches Fernsehen 
HR Kultur und Wissenschaft 
Kultur Berlin 
10887 Berlin 
 
 
 
 
 



Mitarbeiter/innen der Georg-Forster-Studien XX  167 

HERAUSGEBER 

 
Prof. Dr. Stefan Greif 

Fachbereich 2 – Geistes- und Kulturwissenschaften 
Universität Kassel 
Kurt-Wolters-Str. 5 
34125 Kassel 
 
Dr. Michael Ewert 

Institut für Deutsch als Fremdsprache 
Ludwig-Maximilians-Universität München 
Ludwigstr. 27/I, G 115 
80539 München 
 



 



Siglenverzeichnis

GFS   =   Georg-Forster-Studien

AA     =

AA I: A Voyage round the World. Bearb. von R. L. Kahn. 2. Aufl. 1986. 711 

S., 4 Tafeln.

AA II: Reise um die Welt, 1. Teil, bearb. von Gerhard Steiner, 2. Aufl., Berlin 

1989.

AA III: Reise um die Welt. 2. Teil, bearb. v. Gerhard Steiner, 2. Aufl., Berlin 

1989.

AAIV: Streitschriften und Fragmente zur Weltreise. Erläuterungen und Register 

zu Band 1-4, bearb. von Robert L. Kahn u. a., 2. Aufl., Berlin 1989.

AA V: Kleine Schriften zur Völker- und Länderkunde, bearb. v. Horst Fiedler 

u. a., Berlin 1985.

AA VI.1-2: Schriften zur Naturkunde, bearb. v. Klaus-Georg Popp, Berlin 

2003.

AA VII: Kleine Schriften zu Kunst und Literatur. Sakontala, bearb. v. Gerhard 

Steiner, 2. unveränderte Aufl., Berlin 1990.

AA VIII: Kleine Schriften zu Philosophie und Zeitgeschichte, bearb. v. Siegfried 

Scheibe, 2. Aufl., Berlin 1991.

AA IX: Ansichten vom Niederrhein, von Brabant, Flandern, Holland, England 

und Frankreich im April, Mai und Junius 1790, bearb. v. Gerhard Steiner, 

Berlin 1958.

AA X.1: Revolutionsschriften 1792/93. Reden, administrative Schriftstücke, 

Zeitungsartikel, politische und diplomatische Korrespondenz, Aufsätze, bearb. 

v. Klaus-Georg Popp, Berlin 1990.

AA XI: Rezensionen, bearb. v. Horst Fiedler, 2. Aufl., Berlin 1992.

Georg Forsters Werke. Sämtliche Schriften, Tagebücher, 

Briefe.Herausgegeben von der Berlin-Brandenburgischen 

Akademie der Wissenschaften. Berlin: Akademie Verlag. 

allekurztitelraus.indd   241 06.06.2014   10:37:10



AA XII: Tagebücher, bearb. v. Brigitte Leuschner, 2., berichtigte Aufl., Berlin 

1993.

AA XIII: Briefe bis 1783, bearb. v. Siegfried Scheibe, Berlin 1978.

AA XIV: Briefe 1784 bis Juni 1787, bearb. v. Brigitte Leuschner, Berlin 1978.

AA XV: Briefe Juli 1787-1789, bearb. v. Horst Fiedler, Berlin 1981.

AA XVI: Briefe 1790-1791, bearb. v. Brigitte Leuschner u. Siegfried Scheibe, 

Berlin 1980.

AA XVII: Briefe 1792-1794 und Nachträge, bearb. v. Klaus-Georg Popp, 

Berlin 1989.

AA XVIII: Briefe an Forster, bearb. v. Brigitte Leuschner, Berlin 1982.

allekurztitelraus.indd   242 06.06.2014   10:37:10



Georg-Forster-Studien XXI

Georg Forster: Postkolonialismus und Künste

Herausgegeben im Auftrag der Georg-Forster-Gesellschaft

X
X

I
 
–

 
G

e
o

r
g

 
F

o
r

s
t

e
r

:
 
P

o
s
t

k
o

l
o

n
i
a

l
i
s
m

u
s
 
u

n
d

 
K

ü
n

s
t

e

Die Georg-Forster-Studien XXI vereinigen Beiträge, die während der 

Tagung Forster in postkolonialer Perspektive (Kassel 2015) und im Rahmen der 

Kooperation mit der Internationalen Herder-Gesellschaft im Verlauf der 

Konferenz Herder und die Künste (Kassel 2016) vorgestellt wurden. Darüber 

hinaus enthalten sie einen bisher unbekannten Brief Therese Hubers und 

Georg Forsters an Georgine Heyne sowie aktuelle Rezensionen.

9 783737 605120

ISBN 978-3-7376-0512-0


	01 Titelseiten
	02 Inhalt_su
	03 Vorwort
	04 Zwischenblatt
	05 Frischmuth_su
	06 Eickenboom_su
	07 Vorpahl_su
	08 Ulrich
	09 Raisbeck_brief
	10 Zwischenblatt
	11 Fischer_Rotraut_su
	12 Selbmann_su
	13 Eickenboom_Rezension_su
	14 Ullrich_Rezension_su
	15 Neue Literatur_su
	016 Mitarbeiterverzeichnis_su
	17 Siglenverzeichnis



